
“Hristiyanların, giderek daha düşmanca bir hâl alan dünyanın orta-
sında Tanrı Sözü’nün hakikatini nasıl savunacaklarını bilmeye her za-
mankinden daha çok ihtiyaçları var. Gilbert, hem Hristiyanlar hem de 
Hristiyan olmayanlar için yazdığı bu kitapta, Kutsal Kitap’ın güveni-
lirliğini destekleyen ikna edici argümanlar ortaya koyarak, şüpheci bir 
dünyayla mücadele etmek için imanlılara önemli bir araç sunuyor.”

Josh McDowell, yazar ve konuşmacı

“Bu kitap, insanların Kutsal Kitap’a göz atmak için bile açmadan önce 
Kutsal Kitap ve güvenilirliği hakkında her türlü meşru soruyu sorduk-
ları günümüzde büyük bir ihtiyacı karşılamaktadır. Greg Gilbert’ın 
Kutsal Kitap’a Neden Güvenelim? kitabı, insanların bu gelmiş geçmiş 
en önemli ve büyük kitaba bakmamak için sıklıkla dile getirdikleri bir 
dizi sorunu inceleyerek bu soruya yanıt veriyor. Günlük dilde, Kutsal 
Yazılar’a neden güvenebileceğimizi ve yaşam hakkında söylediklerine 
neden dikkat edebileceğimizi gösteriyor.”

Darrell L. Bock, Kültürel Etkileşim Yönetici Müdürü, Howard 
G. Hendricks Merkezi, ve Yeni Antlaşma Çalışmaları Kıdemli 
Araştırma Profesörü, Dallas Theological Seminary

“‘Kutsal Kitap’a gerçekten güvenebilir miyiz?’ Bu, özellikle kültürü-
müzün şüpheciliği karşısında düşünülmesi gereken önemli bir soru-
dur. Greg Gilbert bu soruyu doğrudan ele alarak, okuyucunun Kutsal 
Yazılar’a tam olarak güvenmesine yardımcı olacak açık ve ikna edici 
yanıtlar veriyor. Kutsal Kitap’a Neden Güvenelim? kitabı, Hristiyanları 
Kutsal Kitap’ı tutkuyla savunmaları konusunda donatmak için harika 
bir kaynak olup aynı zamanda şüphecileri duruşlarını yeniden düşün-
meye zorluyor. Bu kitabı okumaktan büyük fayda gördüm.”
	 Christian Wegert, Baş Pastör, Arche Gemeinde, Ham



“Bu olağanüstü kitap, Kutsal Kitap’ın tarihselliğini destekleyen kanıt-
ların muhteşem bir özetini sunmaktadır. İyi tartışılmış, kısa, kapsamlı, 
son derece okunabilir ve ikna edici. Kitabı sadece tavsiye etmekle kal-
mayıp aynı zamanda hem imanlı hem de şüpheci birçok arkadaşıma 
vermeye çalışacağım.”
	 William Taylor, Rektör, St. Helen’s Bishopsgate, Londra; ya-

zar, Understanding the Times and Partnership

“Tanıştığım pek çok öğrenci Kutsal Kitap’a güvenmeleri gerektiğini bi-
liyor, ancak nedenini bilmiyorlar ve çoğu zaman da güvenmiyorlar. Bu 
kitap bu soruyu açıklık ve kolaylıkla ele alıyor. İyi araştırılmış ve anlaşı-
lır bir şekilde yazılmış olan bu kitap, ciddi arayış içinde olanlar ve yeni 
imanlılar için yeni kaynaklarımdan biri olacak.”
	 J. D. Greear, Baş Pastör, The Summit Kilisesi, Durham, Kuzey 

Karolina; yazar, Jesus, Continued . . . Why the Spirit Inside You Is 
Better Than Jesus Beside You

“Greg Gilbert, Kutsal Kitap’a güvenmeye giden önemli bir yolda sami-
mi ve ikna edici bir rehber oluyor. Kutsal Yazılar’ın tarihsel bir belge 
olarak güvenilirliğine ilişkin pek çok karmaşık argümanın içinden ge-
çip giden şaşırtıcı derecede basit bir sağduyu ögesi ortaya koyuyor. Kut-
sal Kitap’ı araştıranlar ve onu paylaşmayı sevenler için bu kitap, sadece 
Kutsal Yazılar hakkında net düşünmeye değil, aynı zamanda dirilmiş 
Mesih’le tanışmaya giden yolu da aydınlatıyor.”
	 Kathleen B. Nielson, Kadın Girişimleri Direktörü, The Gospel 

Coalition



Kutsal Kitap’a Neden Güvenelim?





Kutsal Kitap’a 
Neden Güvenelim?

GREG GILBERT



Davutpaşa Cad. Kazım Dinçol San. Sit.
No: 81/87 Topkapı, İstanbul – Türkiye
info@karanliktanisiga.com
www.karanliktanisiga.com
www.9marks.org
tr.9marks.org
Tel: (0212) 567 89 93

Kitap: Kutsal Kitap’a Neden Güvenelim?
Yazar: Greg Gilbert
Özgün Adı: Why Trust the Bible?
Çevirmen: Göksel Erdoğdu
Çeviri Editörü: Samet Şahin
Düzeltmen: Nurşilan Şahin
Kapak Tasarımı: Matthew Wahl
Mizanpaj: Aysun Alsancak

ISBN: 978-625-95499-9-6
T.C. Kültür ve Turizm Bakanlığı Sertifika No: 52351

© 2015 by Gregory D. Gilbert. All rights reserved. Originally published by Crossway. 
Translated and printed by permission.

Bu kitabın her türlü yayın hakkı saklıdır ve izin ile kullanılmıştır. Telif hakkı sahipleri-
nin yazılı izni olmadan bu yayın, makale tarzında yayınlar içinde bulunan kısa alıntı-
lardan hariç herhangi bir biçimde basılıp çoğaltılması yasaktır. Kitabın metnini kullan-
mak isteyenler, telif hakkı sahiplerinin izni için yayıncıya başvurmalıdır.

Bu kitapta kullanılan tüm Kutsal Kitap ayetleri, aksi belirtilmedikçe, Kutsal Kitap 
Türkçe Yeni Çeviri’sinden alınmıştır. Eski Antlaşma © 2001, 2009 Kitab-ı Mukaddes 
Şirketi; Yeni Antlaşma © 1987, 1994, 2001, 2009 Yeni Yaşam Yayınları. Tüm yayın 
hakları saklıdır ve izin ile kullanılmıştır.

Basım: Anadolu Ofset – Tel: (0212) 567 89 92
Davutpaşa Cad. Kazım Dinçol San. Sit. 
No: 81/87 Topkapı, İstanbul – Türkiye 
Eylül 2025



Anneme ve babama.
Kutsal Kitap’ın

ve onun ortaya koyduğu Kurtarıcı’nın 
güvenilmeye değer olduğunu 

bana ilk öğreten sizdiniz.





İçindekiler

1) Okuduğunuz Her Şeye İnanmayın .................................................. 11

2) Çeviride Anlam mı Kayboldu? ........................................................ 25

3) Kopyaların Kopyalarının Kopyalarının Kopyaları mı? ..................... 35

4) Bunlar Gerçekten Aradığımız Kitaplar mı? .....................................  49

5) Peki Sana Güvenebilir Miyim? ........................................................ 63

6) Peki Yaşandı mı? ............................................................................. 83

7) Dirilmiş Bir Adamın Sözüne Güvenin .......................................... 101

Sonsöz ............................................................................................... 115

EK .................................................................................................... 117





1

Okuduğunuz Her Şeye
İnanmayın

Okuduğunuz her şeye inanmayın. Bunu herkes bilir.
Özellikle de internet çağında, sadece akılsız bir kişi okuduğu her 

şeyi mutlak gerçek olarak kabul eder. Gazete ve dergilerden tık tuzağı 
çevrimiçi “haber” servislerine kadar, öğrenebileceğimiz en değerli be-
cerilerden biri gerçek ile kurgu, hakikat ile uydurma arasındaki farkı 
söyleyebilmektir. Enayi olmak istemeyiz ve bunu istememekte de hak-
lıyız.

Kendi ailemde, eşim ve ben bu konuda çok çaba sarf ediyoruz. 
Çocuklarımıza tam da bunu, yani dikkatli okuma ve dinleme beceri-
sini, okudukları ya da duydukları her şeyi olduğu gibi kabul etmeme-
yi, bunun yerine test edip güvenilir olup olmadığına bakmayı öğreti-
yoruz. Beş yaşındaki kızımıza bile, ona gerçek olan şeylerle “sadece bir 
hikâye” olan şeyler arasındaki farkı anlamayı öğretmeye çalışıyoruz. O 
da bu konuda oldukça başarılı:

•	 George Washington, Amerika Birleşik Devletleri’nin ilk 
başkanıdır. “Bu gerçek, baba.”

•	 Matt Amca yeni bir iş buldu ve başka bir şehre taşındı. 
“Bu da gerçek.”

•	 Batman, Joker’in peşine düştü ve onu hapse attı. “Hayır, 



12    Kutsal Kitap’a Neden Güvenelim?

bu sadece bir hikâye.”
•	 Elsa, havayı dondurmaya yönelik özel gücüyle buzdan bir 

kale inşa etti. “Sadece bir hikâye.”
•	 Süpermen havaya mı uçtu? “Hikâye.”
•	 Uzun zaman önce, çok çok uzak bir galakside…? “Hikâ-

ye!”

Ama sonra onu ters köşeye yatırdığımı düşünün. İsa adında bir 
adam yaklaşık iki bin yıl önce bir bakireden doğdu, Tanrı olduğunu 
iddia etti, su üzerinde yürümek ve insanları ölümden diriltmek gibi 
mucizeler yaptı, bir Roma çarmıhına gerildi ve sonra ölümden dirildi 
ve şimdi evrenin Kralı olarak hüküm sürdüğü göğe yükseldi.

Kızımın buna nasıl cevap vermesi gerekiyor? “Hmm, gerçek mi?”
Eğer bir Hristiyan’sanız, eminim buna kesin bir “Bu gerçek” ce-

vabını verirdiniz. Ama dürüst olalım. Kültürümüzdeki çoğu insan, 
normal, aklı başında görünen bireylerin bu hikâyeyi ciddiye almasının 
çok garip olduğunu düşünüyor. Ve eğer şansları olsaydı, muhteme-
len kibarca gülümser ve şöyle sorarlardı: “Tamam, ama herkesin İsa 
hakkındaki bu fantastik hikâyelerin sadece birer hikâye olduğunu ka-
bul etmesi daha mantıklı olmaz mıydı; bu biraz daha az saçma olmaz 
mıydı? Bu hikâyelerin ciddiye alınması, gerçekmiş gibi düşünülmesi 
gerektiğini düşünmek mantıksız değil mi?”

Bir Hristiyan ve pastör olarak deneyimlerime göre, Hristiyanla-
rın Kutsal Kitap’a gerçekten ne kadar sıkı bir şekilde güvendiklerini 
görmek beni teşvik ediyor. Ona inanıyorlar, yaşamlarını ona bağlıyor-
lar ve ona itaat etmeye çalışıyorlar. İnançlarına ya da davranışlarına 
meydan okuyan bir şey söylediğinde, ona boyun eğmeye çalışıyorlar. 
Kısacası, Kutsal Kitap’ın yaşamlarının ve imanlarının temeli olarak 
işlev görmesine izin veriyorlar. Tüm bu umut verici işaretlere rağmen, 
deneyimlerim bana çok sayıda Hristiyan’ın Kutsal Kitap’a neden gü-
vendiklerini açıklayamadıklarını da söylüyor. Sadece güveniyorlar.

Pek çok sebep öne sürüyorlar. Bazen Kutsal Ruh’un onları bu ko-
nuda ikna ettiğini söylüyorlar. Bazen de Kutsal Kitap’ın doğruluğuna 



Okuduğunuz Her Şeye İnanmayın     13

dair en iyi kanıtın Kutsal Kitap’ın kendi yaşamlarındaki etkisi oldu-
ğunu ya da Kutsal Kitap’ın basitçe “gerçeğin sesine” sahip olduğunu 
öne sürüyorlar. Bazıları arkeolojinin Kutsal Kitap’ın bazı ifadelerini 
nasıl desteklediğine dair verilere işaret edecektir. Diğerleriyse sıkıştı-
rıldıklarında ellerini havaya kaldırarak, “Eh, sadece iman ederek kabul 
etmelisiniz” diyecektir.

Şimdi, tüm bu noktalar kendi açılarından, Hristiyanların Kutsal 
Kitap’a güvenmeleri için meşru nedenleri temsil etmektedir, ancak bu 
cevaplar hakkında başka ne söylersek söyleyelim, hiçbiri Kutsal Kitap’a 
henüz güvenmeyen birini ona güvenmeye başlaması için ikna etmekte 
çok ileri gitmeyecektir. Tam tersine, bir Hristiyan Kutsal Kitap’a karşı 
meydan okumalara “Sadece imanla kabul etmelisiniz” gibi bir yanıt 
verdiğinde, meydan okuyan kişi büyük olasılıkla bunu tüm şüphele-
rini doğrulamak olarak algılayacak ve zaferini ilan ederek uzaklaşa-
caktır. Şöyle düşünecektir: İşte. Kutsal Kitap’a inanmak için gerçekten 
hiçbir nedeniniz yok. Sadece… inanıyorsunuz. Sebebi iman.

Eğer bir Hristiyan’sanız, size şunu açıkça sorayım: Kutsal Kitap’a 
neden güveniyorsunuz? Kutsal Kitap’a inanmayan birine ona neden 
güvendiğinizi nasıl açıklarsınız? Bu kitabın sonunda, umarım bu 
soruya, karşınızdaki kişi tartışmayı kazandığından eminken sizi iyi 
hissettirecek bir yanıt değil, en azından onu bu konuda biraz daha 
düşünmesi gerektiğine ikna edecek bir yanıt verebilirsiniz. Elçi Petrus, 
1. Petrus 3:15’te Hristiyanlar olarak içimizdeki umut için “uygun bir 
yanıt vermeye her zaman hazır ol[mamız]” gerektiğini yazmıştır. Gü-
nümüzde bu savunma insanların sorduğu ilk soruya kadar gitmelidir, 
çünkü İsa kimdir? ya da Müjde nedir? gibi sorulara gelmeden çok önce, 
çevremizdeki birçok insanın canını sıkan başka bir soru vardır; sor-
mak istedikleri ama (eğer dürüstlerse) yanıtlayabileceğimizden şüphe 
duydukları bir soru: En başta Kutsal Kitap’a neden güveniyorsunuz?

Sonsuz Kaplumbağa Sarmalı
Daha ileri gitmeden önce, muhtemelen sizi hiç şaşırtmayacak bir 
şeyi peşinen itiraf etmeme izin verin. Ben bir Hristiyan’ım, tamamen 



14    Kutsal Kitap’a Neden Güvenelim?

adanmış, inancına ikna olmuş, annenizin kaçınmanızı söylediği bir 
Hristiyan’ım. Kutsal Kitap’ın doğru olduğuna, Kızıldeniz’in ikiye ay-
rıldığına, Eriha’nın duvarlarının yıkıldığına, İsa’nın suyun üzerinde 
yürüdüğüne, bazı insanları iyileştirdiğine ve bazılarının içinden cinle-
ri kovduğuna inanıyorum. Tanrı’nın dünyayı sular altında bıraktığına 
ve Nuh’u kurtardığına, Yunus’un devasa bir balık tarafından yutuldu-
ğuna ve İsa’nın bir bakireden doğduğuna inanıyorum. Ve hepsinden 
önemlisi, İsa’nın öldüğüne ve sonra ölümden dirildiğine inanıyorum; 
ruhsal ya da mecazi anlamda değil, bedensel, tarihsel ve gerçek anlam-
da. Bunların hepsine inanıyorum.

Aslında, aksini iddia etmenin hiçbir faydası yok: Kutsal Kitap’ın 
doğru olduğuna inanmamın temel nedeni, İsa’nın ölümden dirildiğine 
inanmamdır. Diriliş konusunda benimle aynı fikirde olsanız da olma-
sanız da, buna inanmanın beni neden hızlı ve güçlü bir şekilde Kutsal 
Kitap’a güvenmeye yönelttiğini herhalde anlayabilirsiniz. Eğer İsa ger-
çekten ölümden dirildiyse, o zaman varılabilecek tek olası, entelektüel 
açıdan dürüst sonuç, O’nun gerçekten iddia ettiği kişi olduğudur. Eğer 
İsa gerçekten de Kutsal Kitap’ın söylediği şekilde mezardan çıktıysa, 
o zaman gerçekten de söylediği gibi Tanrı’nın Oğlu, kralların Kralı ve 
rablerin Rabbi, Yol, Gerçek, Yaşam ve Tanrı’nın Bilgeliğidir. Ve eğer 
bu doğruysa, o zaman muhtemelen ne hakkında konuştuğunu bildiği 
ve bu nedenle O’nu dinlememiz gerektiği mantıklıdır (öyle değil mi?).

Şimdi, her türlü akla yatkın şüphenin ötesinde olan bir şey var ki, 
o da İsa’nın Kutsal Kitap’a inandığıdır. Eski Antlaşma (Eski Ahit) söz 
konusu olduğunda, mesele çok açıktır; İsa öğretisinde defalarca onu 
Tanrı Sözü olarak doğrulamış ve onaylamıştır. Yeni Antlaşma’ya (Yeni 
Ahit) gelince, O’nun yeryüzündeki günlerinden yıllar sonra yazılmış 
olsa da, o da nihayetinde İsa’nın kendi yetkisine dayanmaktadır ve 
ilk Hristiyanlar bunu biliyordu. Aslında, yetkiye sahip kitapları tanı-
mak için kullandıkları iki ana kriter (1) bu belgelerin İsa’nın öğren-
cilerinden biri tarafından yetkili kılınmış olması ve (2) İsa’nın kendi 
öğretisiyle her açıdan uyuşmasıydı. Tüm bunlar hakkında daha sonra 
daha fazla konuşacağız, ancak mesele oldukça açıktır. İsa’nın gerçek-



Okuduğunuz Her Şeye İnanmayın     15

ten ölümden dirildiğine karar verdiğinizde, Kutsal Kitap’ın gerçekliği 
ve yetkisi hızlı, doğal ve güçlü bir şekilde bunu takip eder.

Şimdi bu hızlı ve etkileyici bir tez, biliyorum, ama şunu sorayım: 
İlk adımı nasıl atarsınız? Başka bir deyişle, ilk etapta İsa’nın gerçekten 
ölümden dirildiğine inanma noktasına nasıl gelirsiniz? Demek istedi-
ğim, şöyle söyleyemezsiniz: dirilişe inanıyorsunuz çünkü Kutsal Kitap 
bunun olduğunu söylüyor; ve Kutsal Kitap’ın söylediklerine inanıyor-
sunuz çünkü İsa ölümden dirildi; ve İsa’nın dirildiğine inanıyorsunuz 
çünkü Kutsal Kitap’a inanıyorsunuz; ve Kutsal Kitap’a inanıyorsunuz 
çünkü… Herhalde ne demek istediğimi anladınız, değil mi? Bütün 
bunlar umutsuzca ve gülünç bir şekilde döngüsel hâle gelecektir. Bu 
bana öğretmeni ona dünyanın neden uzaya düşmediğini soran küçük 
çocuğu hatırlatıyor. Çocuk bu soruyu şöyle yanıtlamış: “Çünkü bir 
kaplumbağanın sırtında oturuyor”.

“Peki kaplumbağa neden düşmüyor?”
“Çünkü başka bir kaplumbağanın sırtında duruyor” diye ısrar 

etmiş çocuk.
“Peki o kaplumbağa neden düşmüyor?” diye ısrar etmiş öğret-

men.
“Şey…” demiş küçük çocuk düşünceli bir şekilde, “belli ki, her 

yer kaplumbağa!”
Şimdi daha ileri gitmeden önce, bilgi için nihai otorite olarak 

neyi alırsanız alın, öyle ya da böyle hepimiz için kaplumbağaların 
aşağıya doğru indiğini kabul etmeliyiz. Dolayısıyla, bu mesele sadece 
Hristiyanları değil, herkesi etkilemektedir. Bir akılcıya neden akla gü-
vendiğini sorarsanız, “Çünkü akla yatkın” diyecektir. Bir mantıkçıya 
mantığa neden güvendiğini sorarsanız, “Çünkü mantıklı” diyecektir. 
Bir gelenekçiye geleneğe neden güvendiğini sorarsanız, “Çünkü her-
kes geleneğe her zaman güvenmiştir” diyecektir. Tüm bu durumlar-
da, daha fazlası için haykırmak zorunda kalırız; en başta neden akla, 
mantığa veya geleneğe güvenilir? Bazıları aklın ruhsal açıklamalardan 
daha güvenilir olduğunu çünkü çeşitli iddiaları destekleyen kanıtları 
görebileceğinizi ve onlara dokunabileceğinizi iddia edebilir. Ancak bu 



16    Kutsal Kitap’a Neden Güvenelim?

argüman bile ne tür kanıtların meşru, yani akla yatkın olduğu ya da 
olmadığı konusunda belirli varsayımlara dayanır. Anlıyor musunuz? 
Öyle ya da böyle, sonunda herkes için kaplumbağalar ortaya çıkıyor. 
Aslında, bence Tanrı’nın bize sınırlı olduğumuzu hatırlatmasının bir 
yolu da budur; insan olmanın ne anlama geldiğinin mantığının derin-
liklerinde yazılı olan, her şeyi çözemeyeceğimize dair kaçınılmaz bir 
hatırlatmadır.

Öyle olsa bile, bu herhangi bir şeyi bilme umudumuzdan vaz-
geçmemiz gerektiği anlamına gelmez. Felsefi, epistemolojik anlamda 
hepimizin nihayetinde döngüsel düşünceye dayanmak zorunda ol-
duğumuz doğru olsa bile, bu, gerçekliğin doğası hakkında bazı emin 
sonuçlara varamayacağımız anlamına gelmez. Elbette, bazı aşırı he-
vesli filozoflar zaman zaman ellerini havaya kaldırıp “Buraya kadar! 
Sanırım hiçbir şey bilemeyiz!” demiştirler. Ancak bu tür bir düşünce 
sizi epistemolojik bir tecrit hücresine (hiçbir şeyi ya da hiç kimseyi 
bilemeyiz düşüncesine) düşürme eğilimindedir ki bunu çok azımız 
davetkâr ya da gerekli bulacaktır. Bu yüzden çoğumuz basitçe birkaç 
ön kabulle başlarız; örneğin, akıl akla yatkındır, mantık mantıklıdır, 
duyularımız güvenilirdir, dünya ve biz gerçekten varız ve sadece “ka-
vanozdaki beyinler” değiliz; ve sonra bu ön kabullerden yola çıkarak 
kendimiz, tarih, çevremizdeki dünya ve her türlü şey hakkında emin 
sonuçlar çıkarırız.

Ama bir dakika. Bazı şeyleri önceden varsaymak zorunda olma-
mız, istediğimiz her şeyi önceden varsayabileceğimiz anlamına gelmez. 
Örneğin, Amerika Birleşik Devletleri başkanı olduğunuzu varsayamaz 
ve buradan yola çıkamazsınız. Bir tanrı olduğunuzu ve bu nedenle 
inandığınız her şeyin doğru olduğunu da varsayamazsınız. National 
Enquirer’ın son sayısının Tanrı Sözü olduğunu ve bu nedenle size ger-
çekliğin doğru bir resmini verdiğini de varsayamazsınız. Bunlar ta-
mamen yersiz ön kabuller olacaktır ve insanlar bunlara inandığınız 
için sizinle alay edecek ve belki de sizi hapse atacaktır! Ama mesele şu: 
Birkaç kişiden fazlası Hristiyanların Kutsal Kitap’la ilgili olarak tam 
da bunu yaptığını söyleyecektir. Onlara göre biz, hiçbir geçerli neden 



Okuduğunuz Her Şeye İnanmayın     17

olmaksızın, Kutsal Kitap’ın Tanrı Sözü olduğunu, bu nedenle söyledi-
ği her şeyin doğru olduğunu ve İsa’nın bu nedenle ölümden dirildiğini 
varsaydık.

Peki ya iddia edilen şey bu kadar bariz değilse? Ya Kutsal Kitap’ın 
Tanrı Sözü olduğunu varsaymadan da İsa’nın gerçekten ölümden diril-
diğine dair iyi ve emin bir sonuca varmanın bir yolu varsa? Eğer bunu 
yapabilirsek, o zaman asılsız döngüsellik suçlamasından kaçınabiliriz. 
Kutsal Kitap’ın Tanrı Sözü olduğu sonucuna varmadan önce bile, İsa’nın 
gerçekten de ölümden dirildiğine dair emin bir sonuca vardığımızı ve 
daha sonra bu emin sonuca dayanıp Kutsal Kitap’ı Tanrı Sözü olarak 
kabul ederek onu takip ettiğimizi söyleyebiliriz. Bu tür bir inanç, sade-
ce “iman sıçramasına” dayanan bir inançtan belirgin bir şekilde farklı 
olurdu. Sadece şüphecilerin itirazlarına karşı savunulmakla kalmaz, 
aynı zamanda şüphecilere inançsızlıklarında meydan okuyabilirdi. 
Petrus’un yazdığı gibi, içimizdeki umut için hayranlık uyandıran bir 
neden olurdu (bkz. 1.Pe. 3:15).

Tarihsel Olarak Hristiyanlık
Elbette asıl soru, bunu yapmanın gerçekten bir yolu olup olmadığıdır. 
Hemen konuya girmek gerekirse, bence var ve bence bu yol tarihsel 
incelemeden geçiyor. Başka bir deyişle, Yeni Antlaşma’yı oluşturan bel-
gelere öncelikle Tanrı Sözü olarak değil, sadece tarihsel belgeler olarak 
yaklaşalım ve sonra bu temelde İsa’nın ölümden dirildiğine dair emin 
bir sonuca varıp varamayacağımızı görelim. Hristiyan olmayan biri-
nin bile buna itirazı olmamalıdır. Ne de olsa, Yeni Antlaşma’ya sadece 
tarihsel belgelerin bir derlemesi olarak yaklaşmak, özel bir savunma, 
özel bir statü, özel bir doğruluk iddiası içermez. Bırakalım da bu bel-
geler “tarihsel görüş mahkemesinde” kendi adlarına konuşsunlar.

Dahası, Yeni Antlaşma’ya tarihsel olarak yaklaşmak Hristiyan-
lar arasında herhangi bir itiraza yol açmamalıdır. Ne de olsa bu, onu 
olduğundan başka bir şeymiş gibi ele almak anlamına gelmez. Yeni 
Antlaşma belgelerinin kendileri tarihsel olma iddiasındadır; yazarları 
onların tarihsel olmasını amaçlamıştır. Örneğin Luka’yı ele alalım. 



18    Kutsal Kitap’a Neden Güvenelim?

Luka, yazdığı Müjde’ye, okuyucusuna İsa’nın yaşamı ve öğretileri-
ni “sırasıyla yazmayı” amaçladığını söyleyerek başlamıştır (Lu. 1:3). 
Bunu nasıl yorumlarsanız yorumlayın ve Luka’nın başka ne yaptığı-
nı düşünürseniz düşünün, o kesinlikle tarih yazıyordu. Elbette, antik 
dünyada tarih yazma yöntemi bizim yöntemimizden farklıydı, ama 
temel fikir yine aynıydı; yazarlar gerçekten yaşandığına inandıkları 
olayları yazıyorlardı. Dolayısıyla, Luka ve diğer yazarların bu tür bir 
iş yaptıkları göz önüne alındığında, onun ve diğerlerinin kitaplarının 
başından beri amaçlandıkları gibi durmasına ve konuşmasına izin ver-
menin kesinlikle uygunsuz bir yanı yoktur.

Hristiyanlık, dünya dinlerinden çok daha fazla, kendisini bir ta-
rih olarak sunar. Öncelikle sadece bir etik öğretiler listesi ya da felsefi 
düşünceler bütünü ya da mistik “hakikatler”, hatta bir efsaneler ve 
masallar derlemesi değildir. Hristiyanlık, özünde, zaman içinde ola-
ğanüstü bir şeyin gerçekleştiğine dair bir iddiadır; somut, gerçek ve 
tarihsel bir şey.

Bir Güvenilirlik Zinciri
Ancak bu böyle olsa bile, bu noktada başka bir soru ortaya çıkmakta-
dır ve bu kitabın çoğunu bu soruyu yanıtlamaya çalışarak geçireceğiz: 
Yeni Antlaşma belgeleri –özellikle de bizim amaçlarımız doğrultu-
sunda dört Müjde kitabı (Matta, Markos, Luka, Yuhanna)– tarihsel 
tanıklar olarak gerçekten güvenilir midir? Diğer bir deyişle, İsa’nın 
yaşamındaki olaylar hakkında, özellikle de dirilişi hakkında bize iyi 
ve güvenilir bilgiler vermeleri konusunda onlara güvenebilir miyiz ki, 
sonunda “Evet, bunun gerçekten olduğundan oldukça eminim” diye-
bilelim? Kendi adıma, Yeni Antlaşma belgelerine güvenebileceğimizi 
düşünüyorum, ancak bu sonuca varmak biraz çalışma gerektirecektir 
çünkü her tarihsel belgede olduğu gibi, güvenilirlikleri hakkında bir-
çok farklı noktada birçok soru ortaya atabiliriz.

Bununla ne demek istediğimi anlamak için şöyle düşünün. Di-
yelim ki, İsa’nın yaşamındaki herhangi bir olayla ilgili olarak Matta 
Müjdesi’ni okuyorsanız, okuduğunuz Kutsal Kitap anlatımına el at-



Okuduğunuz Her Şeye İnanmayın     19

mış ve dolayısıyla onu bir şekilde etkilemiş en az üç farklı kişi saya-
bilirsiniz. Birincisi ve en açık olanı, anlatı onu kaleme alan yazardan 
kaynaklanır. İkincisi, en az bir kişi ve muhtemelen daha fazlası, bu 
orijinal yazıyı kopyalamış ve böylece, tabiri caizse, yüzyıllar boyunca 
bize aktarmıştır. Üçüncü olarak, birileri (ya da bir komite) bu kopyayı 
orijinal dilinden sizin ana dilinize çevirmiş ve böylece siz de okuya-
bilmişsinizdir. Bu sürecin her adımında, okuduğunuz hikâyenin ger-
çekte ne olduğunu güvenilir bir şekilde anlattığına gerçekten güvenip 
güvenemeyeceğinize dair sorular ortaya çıkıyor. Böylece, zaman içinde 
kendinizden olayın kendisine doğru geriye doğru ilerlediğinizde, beş 
büyük sorudan oluşan bir zincirle karşılaşırsınız:

1.	 Kutsal Kitap’ın orijinal dilinden dilimize yapılan çeviri-
sinin, orijinalini doğru bir şekilde yansıttığından emin 
olabilir miyiz, yoksa bu çeviri orijinalinin hiç söylemediği 
şeyleri söylüyor mu?

2.	 Kopyacıların orijinal yazıyı bize doğru bir şekilde aktar-
dıklarından emin olabilir miyiz, yoksa elimizdeki şey ar-
tık orijinal olarak yazılmış olan şeyden farklı olacak şekil-
de (kasıtlı olarak ya da olmayarak), bazı şeyler eklediler, 
çıkardılar ya da değiştirdiler mi?

3.	 Kutsal Kitap’ı oluşturan kitapların doğru şekilde seçildi-
ğinden ve İsa hakkında farklı ama aynı derecede güvenilir 
ve akla yatkın bir bakış açısı sunan başka kitapları kaçır-
madığımızdan ya da kaybetmediğimizden emin olabilir 
miyiz? Yani, o kitaplar yerine bu kitaplara bakmakta hak-
lı olduğumuzdan emin olabilir miyiz?

4.	 Orijinal yazarların kendilerinin güvenilir olduğundan 
emin olabilir miyiz? Yani, bize gerçekten olayları doğru 
bir şekilde anlatmak niyetinde miydiler, yoksa kurgu yaz-
mak ve hatta bizi kandırmak gibi başka bir amaçları mı 
vardı?



20    Kutsal Kitap’a Neden Güvenelim?

5.	 Ve son olarak, eğer yazarların gerçekten de olanları doğru 
bir şekilde anlatma niyetinde olduklarından emin ola-
bilirsek, anlattıklarının gerçekten de gerçekleştiğinden 
emin olabilir miyiz? Kısacası, yazdıklarının gerçekten 
doğru olduğundan emin olabilir miyiz? Yoksa bir şekilde 
yanıldıklarını düşünmek için daha iyi nedenler var mı?

Anlıyor musunuz? Eğer bu soruların her birine –çeviri mi? ak-
tarım mı? bu kitaplar mı? güvenilir mi? doğru mu?– kesin bir “Evet!” 
cevabını verebilirsek, o zaman kendimizden söz konusu olaylara kadar 
oldukça sağlam bir güvenilirlik zincirine sahip oluruz. Kendimizden 
emin bir şekilde şunları söyleyebiliriz:

1. Kutsal Kitap el yazmalarının iyi çevirilerine sahibiz;
2. Bu el yazmaları orijinal olarak yazılanların doğru kopya-
larıdır;
3. İncelediğimiz kitaplar gerçekten de bakılacak en doğru ve 
en iyi kitaplardır;
4. Bu belgelerin yazarları gerçekten de bize neler olduğunu 
doğru bir şekilde anlatma niyetindeydiler; ve
5. Gördükleri ve kaydettikleri şeylerde yanıldıklarını düşün-
mek için iyi bir neden yoktur.1

Nereden bakarsanız bakın, bu teyitler Kutsal Kitap’ı tarihsel açı-
dan gerçekten güvenilir olarak kabul edebileceğimizi düşünmek için 
oldukça sağlam bir temel oluşturacaktır. Ve eğer bunu yapabiliyorsak, 
o zaman Kutsal Kitap’ın İsa’nın dirilişiyle ilgili anlatımını dikkate 
alabilir ve “Evet, bunun gerçekten olduğuna inanıyorum; tarihteki 
herhangi bir olayın gerçekleştiğine inandığım kadar, İsa’nın ölümden 
dirildiğine de inanıyorum” diyebiliriz.



Okuduğunuz Her Şeye İnanmayın     21

Birkaç Önemli Düşünce
Şimdi, bu tür bir tarihsel vaka oluşturmaya başlamadan önce üç şey 
daha söylememe izin verin. İlk olarak, matematiksel kesinlik diyebile-
ceğimiz bir şeyin peşinde olmadığımızı aklınızdan çıkarmayın. Bu tür 
bir mantıksal kesinlik, matematikte ve bazen bilimde mümkündür, 
ancak tarihle uğraşırken asla mümkün değildir. Herhangi bir tarihsel 
olay söz konusu olduğunda, bir yerlerde birileri her zaman kabul edi-
len anlatıya en azından az da olsa gerçek olma şansı olan bir alternatif 
uydurabilir. “Belki de Sezar aslında Rubicon Nehri’ni geçmemiştir,” 
diyebilir birisi. “Belki de generallerinden biri Sezar gibi giyinmiş ve 
herkesi kandırmayı başarmıştır. Evet, evet, bunu düşünmek için iyi 
bir neden olmadığını biliyorum, ancak yine de çok az da olsa müm-
kün ve bu nedenle Sezar’ın Rubicon’u geçtiğinden emin olamazsınız.” 
Tamam, hadi ama! Eğer bu tür itirazlar bizi tarih hakkında kesin so-
nuçlara varmaktan alıkoymaya yetseydi, geçmişle ilgili hiçbir bilgiden 
emin olamazdık.

Neyse ki, burada matematiksel bir kesinlikten ziyade tarihsel bir 
güven arıyoruz. “Sezar’ın Rubicon’u geçtiği matematiksel, mantıksal 
bir kesinliktir” demekten ziyade, “Bazı insanlar gerçekten de Sezar’ın 
Rubicon’u geçtiğini rapor etmişlerdir. Bu kişilerin (kandırmak ya da 
efsaneleştirmek yerine) gerçekte ne olduğunu bildirme niyetinde ol-
duklarını düşünüyoruz ve bildirimlerinde yanıldıklarını düşünmek 
için iyi bir neden yok. Dolayısıyla Sezar’ın Rubicon’u gerçekten geçti-
ğinden tarihsel olarak emin olabiliriz.” Tarihte aradığımız “kesinlik” 
budur ve daha fazlasını talep etmek, tarihsel çalışmadan asla sağlaya-
mayacağı bir şey talep etmektir.

İkinci olarak, tarihsel güvenin, eylem için yeterli zemin sağladı-
ğını unutmayın. Zaman zaman, herhangi bir konuda ilk elden dene-
yim sahibi olmadan harekete geçmeyeceklerini iddia eden insanlarla 
karşılaşıyorum. Eğer görmemiş ya da deneyimlememişlerse, o zaman 
herhangi bir şekilde harekete geçmek için çok fazla şüphe olduğunu 
söylüyorlar. Şimdi, ilk bakışta, bu pozisyon entelektüel bir saygınlığa 
sahip gibi görünüyor; dikkatli ve düşünceli görünüyor. Ancak biraz 



22    Kutsal Kitap’a Neden Güvenelim?

daha uzun süre baktığınızda kimsenin aslında böyle yaşamadığını fark 
edersiniz. Gerçek şu ki, hepimiz her zaman, hakkında doğrudan bilgi 
ya da deneyim sahibi olmadığımız şeylere güvenir ve onlara göre ha-
reket ederiz.

Bunu bir düşünün. Birleşik Devletler Anayasası onaylandığında 
ben orada değildim, ancak bir Amerikalı olarak bunun gerçekten de 
böyle olduğuna güvenerek yaşıyorum ve bu güvene dayanarak hare-
ket ediyorum. Gerçekten onaylanmış bir ABD Anayasası altında ya-
şadığımızdan matematiksel olarak emin değilim diye oy vermeyi red-
detmiyorum. İşte size eve daha da yakın bir başka örnek: İşin özüne 
indiğinizde, ebeveynlerimin gerçekten benim ebeveynlerim olduğuna 
dair doğrudan bir bilgim yok; doğumumu şahsen hatırlamıyorum, hiç 
DNA testi yaptırmadık ve bir hata yapılmış olması ve doğum belge-
min sahte olması her zaman mümkün! Elbette, bu çok az mümkün, 
ancak diğer yandan, elimdeki tüm kanıtlar ailemin gerçekten benim 
ailem olduğuna işaret ediyor ve bu yüzden her zaman öyle olduklarına 
güvenerek yaşıyor ve hareket ediyorum.

İşte tarihin sağlayabileceği güven budur ve bu kitabın sayfala-
rı boyunca birlikte düşünürken bu tür bir güvene ulaşabileceğimizi 
umuyorum; bize izin verecek, hatta bizi zorlayacak tarihsel bir güven, 
“Evet, bence İsa’nın dirilişi gerçekleşti. Gerçekler için daha iyi bir 
açıklamam yok. Ve şimdi bu güvene dayanarak hareket edeceğim.”

Üçüncüsü, lütfen bunun akademik bir kitap olmadığını ve böyle 
olmasının amaçlanmadığını aklınızda bulundurun. Bu kitap, her ar-
gümanın olası her varyasyonunu ele almamakta ve olası her örneği ya 
da karşı örneği vermemektedir. Bu nedenle, umarım bu kitabı Hristi-
yanların yıllar boyunca tüm bu konularda yazdıkları pek çok mükem-
mel kitapla karşılaştırmazsınız. Bu kitabı onların yanına koyarsanız, 
onlar kadar kapsamlı ya da onlar kadar kalın olmadığını göreceksiniz. 
Bu kitap sadece beni ve yıllar boyunca pek çok kişiyi Kutsal Kitap’ın 
doğruluğuna ikna eden argümanların ve düşüncelerin bir özetini sun-
mayı amaçlamaktadır.



Okuduğunuz Her Şeye İnanmayın     23

Bir şey daha var. Bu kitapta özellikle Yeni Antlaşma’ya –ve Yeni 
Antlaşma içinde de özellikle dört Müjde’ye (Matta, Markos, Luka, Yu-
hanna’ya)– odaklandığımı fark edeceksiniz. Bu, Eski Antlaşma’yla ve 
hatta Yeni Antlaşma’nın her kitabıyla ilgili tartışmalarda ortaya çıkan 
metin, aktarım ve kanonla ilgili her nüansı ele almayacağım anlamına 
geliyor. Ama bu kitap Kutsal Kitap’ın tamamıyla ilgili değil mi diye so-
ruyorsunuz. Öyle. Yine de Yeni Antlaşma’nın, özellikle de Müjdeler’in 
kanıtlarını yukarıdaki beş testle incelemenin, bize diğer tüm kitaplarla 
ilgili tartışmalarda yer alan konular ve tarihsel kanıtlar hakkında iyi 
bir fikir vereceğini unutmayın. Ve daha da önemlisi, son olarak he-
deflediğimiz şeyin İsa’nın ölümden dirildiğine dair tarihsel bir güven 
olduğunu unutmayın. Eğer buna ulaşabilirsek, Eski Antlaşma’nın gü-
venilirliğine de güvenmek için çok iyi bir nedenimiz olur. Peki İsa’nın 
dirildiğine dair tarihsel güvene nasıl ulaşabiliriz? Özellikle Müjdelerin 
güvenilir tarihsel tanıklar olup olmadığını belirleyerek. Amacımız bu-
dur.

Tekrardan söylemek gerekirse, diğer kitaplar Kutsal Kitap’ın gü-
venilirliğiyle ilgili tüm meseleleri en ince ayrıntılarına kadar tartışır-
ken, bu kitap beni ve sayısız kişiyi Kutsal Kitap’ın doğruluğuna ikna 
eden teze genel bir bakış sunmaktadır; bu tez, zirve noktasını İsa’nın 
dirilişinde bulmaktadır. Bu tez size yardımcı olursa ve bir dereceye 
kadar ikna edici olursa, bundan memnuniyet duyarım. Eğer olmazsa, 
diğer daha büyük, daha iyi kitapları okumaya devam etmenizi tavsiye 
ederim (Ek’e bakınız).

İlk Adım
Eğer bu kitabı okuyorsanız ve Hristiyan değilseniz, öncelikle kita-
bı elinize alıp buraya kadar okuduğunuz için teşekkür ederim. Hiç 
değilse, umarım burada sizi Hristiyanlar, Hristiyanlık, Kutsal Kitap 
ve nihayetinde İsa hakkında belki de daha önce hiç düşünmediğiniz 
şekillerde düşünmeye zorlayacak bazı şeyler bulursunuz. Umarım biz 
Hristiyanların inandığımız şeylere sebepsiz yere inanmadığımızın 
farkına varırsınız. Elbette, burada anlattıklarıma inanmayabilirsiniz, 



24    Kutsal Kitap’a Neden Güvenelim?

ama en azından Hristiyan inancında sandığınızdan daha fazlası ol-
duğunu söyleyebileceğinizi umuyorum. Öte yandan, bundan daha 
fazlasını bile söyleyebilirsiniz. Belki de Kutsal Kitap’a gerçekten güve-
nebileceğiniz sonucuna varacaksınız. Eğer öyleyse, o zaman gerçekten 
harika bir deneyim yaşayacaksınız, çünkü Kutsal Kitap’ın gerçekte ne 
hakkında olduğunu –İsa Mesih ve O’nun olduğunu iddia ettiği Ki-
şi’yi– güvenle düşünmeye başlayabileceksiniz.

Öte yandan, eğer zaten bir Hristiyan’sanız, bu kitabın Kutsal Ki-
tap’a neden güvendiğinizi daha iyi anlamanıza yardımcı olacağını ve 
daha sonra bu konuda konuşmanızı ve ona güvenmeyen insanların iti-
razlarına karşı onu savunmanızı sağlayacağını umuyorum. Gerçek şu 
ki, dünyanın bizi sık sık suçlamasına rağmen, Hristiyanlık insanların 
kanıt olmadan saçma şeylere inanmalarına neden olan mantıksız bir 
“iman sıçraması” atmalarını gerektirmez. Aksine, asıl “iman sıçrama-
sı” İsa’ya bizi günahlarımızdan kurtarması için yaslanmaktan ibaret-
tir, çünkü o son derece ve sağlam bir şekilde güvenilirdir.

Peki bunu nereden biliyoruz?
Çünkü Kutsal Kitap bize böyle söylemektedir.
Öyle değil mi?



2

Çeviride Anlam mı Kayboldu?

Birkaç yıl önce Çin’in Şanghay şehrini ziyaret etme ayrıcalığına sahip 
oldum. Seyahatimden önce, orada yaşayan bazı arkadaşlarım, şehir-
deki birçok tabelada Çince karakterlerin altında yazan İngilizcenin, 
tabelanın gerçekte ne söylediği hakkında bana bir şey söyleyeceğini 
varsaymamam konusunda beni uyardı. Yıllar içinde Çinli çevirmenler 
tabelaları İngilizceye yanlış çevirmekle ün salmışlardı ve bu da çoğu 
zaman yanıltıcı, hatta bazen komik sonuçlar doğuruyordu.

Gitmeden önce internette bazı örneklere baktım ve insanların 
bulduğu bazı yanlış çeviriler çok komikti. Bir restoranın kapısında ası-
lı olan bu tabelayı ele alalım: Bar şu anda açıktır çünkü kapalı değildir. 
Ya da öğle yemeğiniz için Lezzetli Baharatlı Büyükanne sunan menü. 
Ya da halka açık bir çimenlikte asılı olan ve insanın içini sızlatan şu 
tabela: Sevimli ama acınası çimenler ayağınızın altında. Dürüst olmak 
gerekirse, bu mesajların arkasındaki asıl fikrin ne olduğunu kim bile-
bilir ki!

Tüm bunları gördükten sonra, elbette ben de bazı eğlenceli yanlış 
çeviriler bulmayı dört gözle bekliyordum. Ne yazık ki Şanghay’a Yaz 
Olimpiyatları sona erdikten hemen sonra vardım ve Çinlilerin Oyun-
lar başlamadan önce ülke genelinde yanlış çevirileri düzeltmek için 
büyük bir proje başlattığı ortaya çıktı. Yani bir kez bile öğle yemeğinde 
lezzetli bir baharatlı büyükannenin tadına bakamadım ya da üzerine 



26    Kutsal Kitap’a Neden Güvenelim?

basmadan önce sevimli ama acınası bir çimin üzgün yüzüne bakama-
dım!

Ama şimdi bir an için düşünün. Çin neden yabancı dildeki çevi-
rilerini düzeltmeye özen gösterdi? Çok basit; dünya Olimpiyatlar için 
dikkatini kendi ulusuna çevirdiğinden, doğru iletişim kurmak istedi-
ler. Ne demek istediklerini söylemek ve söylediklerinde ciddi olmak 
istediler. İster bir tabelayı ister bir menüyü, isterse de Kutsal Kitap’ı 
çeviriyor olalım, bir çeviride söz konusu olan şey nihayetinde budur. 
Kendi dilimizde okuduğumuz şeyin, yazarın kendi dilinde söylemek 
istediği şeyi doğru bir şekilde yansıttığından emin olabilir miyiz?1

Çeviri Mümkün Müdür?
Kutsal Kitap’ın tarihsel açıdan gerçekten güvenilir olup olmadığı-
nı belirleme görevi, ana dilimiz eski İbranice, eski Aramice ve eski 
Grekçe olsaydı daha kolay olurdu. Ancak çoğumuz böyle değiliz. Bu 
da sadece Kutsal Kitap yazarlarının güvenilir olup olmadıklarını ve 
kopyacıların onların yazılarını doğru bir şekilde aktarıp aktarmadık-
larını değil, aynı zamanda elimizdeki Türkçe* Kutsal Kitapların bu 
kopyaların doğru çevirileri olup olmadıklarını da sormamız gerektiği 
anlamına gelir.

Muhtemelen yüzleşmemiz gereken ilk soru, çeviri sürecinin 
mümkün olup olmadığıdır. Şuna benzeyen bir dili gerçekten alıp,

Μὴ θησαυρίζετε ὑμῖν θησαυροῦς ἐπὶ τῆς γῆς, ὅπου σὴς 
καὶ βρῶσις ἀφανίζει, καὶ ὅπου κλέπται διορύσσουσιν 
καὶ κλέπτουσιν· θησαυρίζετε δὲ ὑμιν θησαυροὺς ἐν 
οὐρανῷ, ὅπου οὔτε σὴς οὔτε βρῶσις ἀφανίζει, καὶ ὅπου 

Çevirmen Notu: Metnin orijinal dili İngilizce olduğu için yazar bu nok-
tadan itibaren verdiği örneklerde Kutsal Kitap’ın İngilizce çevirilerini 
kullanmıştır. Ancak Türkçede daha anlaşılır olması açısından bu kitapta 
Kutsal Kitap’ın Türkçe çevirileri üzerinden örnekler verilecektir. Bundan 
dolayı, bazı kısımlar (anlam bozulmayacak ve yazarın anlatmak istediği 
şeye sadık kalacak şekilde) orijinal metinden farklılık gösterebilir.



Çeviride Anlam Mı Kayboldu?     27

κλέπται οὐ διορύσσουσιν οὐδὲ κλέπτουσιν· ὅπου γάρ 
ἐστιν ὁ θησαυρός σου, ἐκεῖ ἔσται καὶ ἡ καρδία σου,

şununla aynı anlama geldiğinden emin olabilir miydik:

Yeryüzünde kendinize hazineler biriktirmeyin. Burada güve 
ve pas onları yiyip bitirir, hırsızlar da girip çalarlar. Bunun 
yerine kendinize gökte hazineler biriktirin. Orada ne güve 
ne pas onları yiyip bitirir, ne de hırsızlar girip çalar. Hazine-
niz neredeyse, yüreğiniz de orada olacaktır (Mat. 6:19–21).

Cevap: “Evet, ama üzerinde çok çalışmadan olmaz.” Herhangi bir 
çeviri projesi, önce her iki dilin anlamını ve yapısını anlamak, sonra 
da hedef dilde orijinal dilin anlamını tam olarak karşılayan kelimeler 
ve yapılar bulmak için yıllar süren bir çaba gerektirir. Daha az teknik 
bir ifadeyle, çeviri bir kelimenin veya cümlenin anlamını anlama ve 
ardından aynı şeyi farklı bir kişi için anlaşılabilir olacak farklı kelime-
lerle söylemek için emek harcama meselesidir.

Şimdi, tüm bunlar kulağa umutsuzca zor gelebilir, ancak düşü-
nürseniz, İngilizcede (ve Türkçede) bile bu tür şeyleri her zaman ya-
parız. Örneğin, ergenlik çağına yaklaşan iki oğlum var ve torunlarıyla 
iletişim kurabilmeyi çok isteyen bir babam var. Bazen, ister inanın 
ister inanmayın, bu tahmin ettiğinizden çok daha zor olabiliyor! Üçü 
de farklı dillerde konuşmuyor; hepsinin ana dili İngilizce. Ama yine 
de, aradaki adam olarak, kendimi sık sık aralarında çeviri yapmak zo-
rundayken buluyorum.

Örneğin, oğlum “Hey, takıl, bro!” gibi bir şey söylediğinde, ba-
bam bana sanki çocuk eski Mısırlı falanmış gibi bakıyor. Çünkü baba-
mın bu cümledeki kelimelerin ne anlama geldiği hakkında hiçbir fikri 
yok. Bu noktada, çeviri işini yapmaya başlamak –oğlumun söylediği 
her kelimenin anlamını düşünmek ve babamın anlayacağı başka bir 
kelime veya kelimeler bulmaya çalışmak– benim işim.



28    Kutsal Kitap’a Neden Güvenelim?

Genelde cümleyi bir kerede çeviriyorum. “Yani, baba, demek is-
tediği, her şey yolunda, kendisi memnun.” Ancak bu konuda gerçek-
ten dikkatli olmak istersem, her kelimeyi sırayla açıklamam gerekir, 
şunun gibi:

•	 Hey demek Z kuşağının dilinde âdet olmuş, teklifsiz bir 
selamlamadır. X kuşağındaki karşılığı merhaba gibi bir 
şeydir.

•	 Takıl demek Z kuşağının dilinde “bir engele rastlayıp 
ondan kurtulamamak” anlamına gelmez. Sakin, mem-
nun, iyi olmak anlamındadır. X kuşağındaki karşılığı 
sorun yok olabilir.

•	 Bro biraderin İngilizceden gelen kısaltmasıdır; dostluk, 
yakınlık bildirir, ancak birinin bro olması için kan bağı 
olması gerekmez. X kuşağının diline arkadaş veya halk 
arasında hemşehrim olarak çevrilebilir. 

Yani hepsini bir araya getirdiğimizde, X kuşağının dilindeki 
“Hey, takıl, bro!” cümlesini, Z kuşağı diline “Merhaba, sorun yok, 
hemşehrim” olarak çevirebiliriz. Ardından bunu duyan babamın göz-
leri anladığının göstergesi olarak parlıyor, oğluma bir gülümseme ve 
başparmak işareti yapıyor ve çeviri yoluyla da olsa, gerçek ve doğru bir 
iletişim anını paylaşıyorlar. Babam “Fevkalade!” diyor ve sonra yeni-
den çeviri yarışına başlıyoruz!

Biliyorum, biliyorum, bu, çeviri işinin gerçekte neleri gerektirdi-
ğine dair gülünç derecede basit bir resim ve ister Kutsal Kitap’tan, ister 
başka bir büyük edebiyat eserinden, hatta ister küresel toplumumuzun 
her gün rayında gitmesi için gerekli olan çeviriden bahsediyor olalım, 
bu işi yapanlar kahramanlardır. Bu biraz tuhaf örnekle bile anlatmaya 
çalıştığım şey, çevirinin kolay ya da basit olduğu değil, mümkün oldu-
ğudur. Çeviri yoluyla gerçek, doğru ve isabetli bir iletişimin gerçekleş-
mesi gerçekten mümkündür.



Çeviride Anlam Mı Kayboldu?     29

Bu, hiç kimsenin sırf Grekçe ve İbranice belgelerin Türkçe çevi-
rilerini okuyoruz diye Kutsal Kitap’ın tarihsel güvenilirliğine “konu 
kapandı” şeklinde bir itirazda bulunamayacağı anlamına gelir. Uz-
manlar yüzyıllardır Grekçe, İbranice, Aramice ve Türkçeyi (ya da 
İngilizceyi) kelimesi kelimesine çalışmaktadırlar ve bu diller arasında 
doğru ve kesin çeviri yapabilmektedirler.

Neden Bu Kadar Çok Kutsal Kitap Çevirisi 
(Versiyonu) Var?
Eğer bu doğruysa, o zaman neden Kutsal Kitap’ın bu kadar çok farklı 
çevirisi var? Herhangi bir Hristiyan kitapçıya girdiğinizde ya da in-
ternette dolaştığınızda, farklı Kutsal Kitap çevirilerini bulabilirsiniz: 
Kitab–ı Mukaddes Çevirisi, Yeni Çeviri, Thomas Cosmades Çevirisi, 
Bünyamin Candemir Çevirisi. Bunların dışında da yaygın olmayan 
bazı çeviriler de mevcut. Üstelik (özellikle Amerika’da) bunların bir-
çoğunun askeri baskı, spor baskısı, erkek ve kadın, genç, öğrenci ve iş 
insanı baskıları gibi başka baskıları da var.** Peki neden?

Bir çeviri üzerinde çalışan kişiler, diğer çeviri üzerinde çalışan ki-
şilerin Kutsal Kitap’ı büyük ölçüde yanlış anladıklarını düşündükleri 
için mi? Ya da bir çeviri komitesi Kutsal Kitap’ı o kadar kötü tercüme 
ettiler ki, diğer çevirmenler hepsini düzeltmek zorunda mı kaldılar? 
Bu bağlamda, Yuhanna kitabı erkeklere, kadınlara, sporculara ya da 
askerlere hitap ettiğinde değişir mi?

Kısacası, tüm bu soruların yanıtı “hayır”dır. Kutsal Kitap’ın öğ-
rencilere, erkeklere, kadınlara ya da askerlere yönelik farklı baskıları 
söz konusu olduğunda, bunların hepsi Kutsal Kitap’ın asıl metninin 
aynı kaldığı pazarlama paketleridir. Sadece metne eşlik eden ek öğe-
lerde farklılık gösterirler –giriş içeriği, çalışma notları, makaleler ve 
diğer materyaller. Yerel kitapçınızda hem erkeklere hem de kadınla-
ra yönelik bir çalışma Kutsal Kitabı’nın bulunmasının Kutsal Kitap 

Çevirmen Notu: Bu tür versiyonlar Türkçe Kutsal Kitap çevirilerinde bulunmamak-
tadır.



30    Kutsal Kitap’a Neden Güvenelim?

metninin anlamına herhangi bir karışıklık getirdiğini düşünmek için 
hiçbir neden yoktur.

Peki ya çeşitli çevirilerin kendileri? Kutsal Kitap’ı birbirlerinden 
o kadar farklı çeviriyorlar ki, orijinal anlamdan gerçekten hiç emin 
olamıyor muyuz? Bu güzel bir soru, ancak gerçekte, farklı çeviriler 
aynı Grekçe ya da İbranice ifadeyi farklı kelimelerle ifade etse bile, bu 
durum orijinal metnin ne söylediği konusunda şüpheye düşmemize 
neden olmaz.

X kuşağının dilindeki cümle örneğimizi tekrar düşünün: “Hey, 
takıl, bro!” Bu cümleyi babama birçok şekilde tercüme edebilirdim:

•  “Merhaba, sorun yok, hemşehrim!”
•  “Dinle, her şey yolunda, arkadaşım!”
•  “Bak ne diyeceğim, durum sakin, canım!”

Tüm bu çevirilerde spesifik kelimeler farklılık göstermektedir. 
Ancak yine de, “Hey, takıl, bro” cümlesinin ne anlattığı konusunda 
gerçekten bir şüphe var mı? Bu çevirilerden hangisini kullanırsanız 
kullanın, cümlenin anlamı şudur: Oğlum, arkadaşlık ilişkisi içinde ol-
duğu birinin, mevcut durumunun sorunlu olduğunu düşünmediğini, 
bundan memnun olduğunu bilmesini istiyor.

Aynı şeyi Kutsal Kitap’taki ayetler için de yapabilirsiniz. Rastgele 
bir tanesini ele alalım ve birkaç çevirinin onu nasıl tercüme ettiğine 
bakalım. Az önce eşimden dört Müjde’den birini söylemesini istedim. 
“Markos” dedi.

“Şimdi bir ila on beş arasında bir sayı seç.” “On!”
“Ve bir ila elli iki arasında başka bir sayı.” “Elli!”
Şimdi Markos 10:50’ye bakalım ve birkaç Türkçe Kutsal Kitap’ın 

bu ayeti nasıl tercüme ettiğini görelim. İşte orijinal Grekçesi:

ὁ δὲ άποβαλῶν τὸ ἱμάτιον αὐτοῦ ἀναπηδήσας ἦλθεν 
πρὸς τὸν Ἰησοῦν.



Çeviride Anlam Mı Kayboldu?     31

Kitab-ı Mukaddes çevirisi şu şekilde:

O da abasını atarak sıçrayıp İsa’ya geldi.

Yeni Çeviri şu şekilde:

Adam abasını üstünden atarak ayağa fırladı ve İsa’nın yanı-
na geldi.

Thomas Cosmades çevirisi şöyle:

Adam sırtındaki paltoyu atıp yerinden sıçradı, İsa’ya seğirtti.

Bünyamin Candemir Çevirisi şöyle:

O da abasını atarak kalktı, İsa’ya geldi.

Çılgınca, değil mi? Markos 10:50’nin gerçekte ne söylediğini na-
sıl anlayacağız? Yani, elbette herkes bu adamın İsa’ya geldiği konusun-
da hemfikir görünüyor, ama abasını atarak mı kalktı yoksa atıp mı? 
Hatta bu bir aba mıydı, yoksa bir palto mu? Ve İsa’ya gelmeden önce 
adam sıçradı mı, fırladı mı yoksa kalktı mı diye nasıl belirleyeceğiz?

Pekâlâ, açıkçası burada şaka yapıyorum. Bu beş çeviri arasındaki 
tüm farklılıklara rağmen, neler olup bittiği gerçekten açıktır. Adam 
hızlı bir şekilde dış giysisini çıkarır, ayağa kalkar ve İsa’ya doğru ilerler. 
Burada anlatmak istediğim, farklı çevirilerin orijinal metnin gerçekte 
ne anlama geldiğini bilmemize engel olmadığını söylemektir. Aslında, 
iki ya da üç çeviriyi yan yana okumak çoğu zaman neler olup bittiğine 
dair resmi tamamlamaya yardımcı olabilir.

Yine de daha ileri gitmemiz gerekir, çünkü Kutsal Kitap’taki her 
ayetin Markos 10:50 kadar açık olmadığı açıktır. Bazı kelime ve ifade-
lerin çevirisi gerçekten de zordur ve bu gibi durumlarda farklı çevir-
menler bu kelime ya da ifadelerin nasıl çevrileceği konusunda genel-



32    Kutsal Kitap’a Neden Güvenelim?

likle fikir ayrılığına düşerler. Ancak bu durumlarda bile, en azından 
birkaç şeyi aklımızda tutmamız gerekir:

1.	 Kutsal Kitap uzmanları, Kutsal Kitap’taki kelimelerin 
ya da ifadelerin yalnızca son derece küçük bir yüzde-
sinin nasıl çevrileceği konusunda önemli ölçüde anlaş-
mazlığa düşmektedirler. Bu durumlar aynı zamanda 
Kutsal Kitap’taki herhangi bir kitabın (hatta herhangi 
bir bölümün) son derece küçük bir kısmını temsil eder.

2.	 Böyle bir anlaşmazlık veya belirsizlik olduğunda, Kut-
sal Kitap’ın en iyi çevirileri bunu bir dipnot aracılığıyla 
kabul eder, okuyucuyu diğer olası çevirilerden haberdar 
eder veya hatta (İngilizcedeki ESV çevirisinin belirttiği 
gibi) “İbranicenin [veya Grekçenin] anlamının belirsiz 
olduğunu belirtir.2 Mesele şu ki, hiç kimse bize söyleme-
den “bir şeyi geçiştirmeye” çalışmıyor ve –İngilizce (ve 
de Türkçe) çeviriler tarihinin bu noktasında– isteseler 
bile bunu yapamazlardı.

3.	 Uzmanlığa dayalı çevirilerin çokluğu aslında kasıtlı 
olarak yanıltıcı çevirileri tespit etmemize ve bunlardan 
kaçınmamıza yardımcı olmaktadır. Örneğin, Yeho-
va Şahitleri’nin Yeni Dünya Çevirisi (YDÇ) Yuhanna 
1:1’i “ve Söz bir tanrıydı” şeklinde çevirirken, diğer tüm 
önemli çevirilerin bu ayeti “ve Söz Tanrı’ydı” şeklinde 
çevirdiğini bilmek faydalıdır. Açıkça görülüyor ki, YDÇ 
burada diğer çevirilerin reddettiği bir şey yapmıştır ve 
eğer Grekçeyi artikel (tanımlayıcı) kullanımını anla-
yacak kadar uzun süre çalışmış olsaydınız, diğer çevir-
menlerin açıkça vardığı sonuca siz de varırdınız; YDÇ 
bu ayetin “çevirisini” belirli, kendine özgü bir teolojik 
doktrini korumak için uyarlamıştır.

4.	 Bunun gibi kasıtlı yanlış çevirileri tespit edip reddettiği-
mizde, doğru Hristiyanlığın hiçbir önemli doktrininin 



Çeviride Anlam Mı Kayboldu?     33

Kutsal Kitap’ın orijinal dillerinin tartışmalı ya da belir-
siz bir çevirisine dayanmadığını güvenle söyleyebiliriz. 
Kutsal Kitap’ın ne dediğini ve ne anlama geldiğini bi-
liyoruz.3

Ancak bir soru daha ortaya çıkıyor. Her şeyden önce, neden Kut-
sal Kitap’ın farklı çevirileri vardır? Eğer metnin önemli ölçüde tartış-
malı kısımları çok nadirse ve herhangi bir ana doktrini etkilemiyor-
sa, o zaman insanlar neden tüm bu çevirileri yapmak için bu kadar 
masraf ve zahmete katlandılar? Bu mükemmel bir soru ve cevabı da 
insanların Kutsal Kitap’ı yaşamlarında kullandıkları tüm farklı yolları 
tanımaktan geçiyor.

Bir düşünün. İnsanlar Kutsal Kitap’ı adanmışlıkla okurlar, ondan 
vaaz verirler, Kutsal Kitap çalışmalarında kullanırlar, onun üzerinde 
bilimsel çalışmalar yaparlar, onu incelerler, doktrinler hakkında onu 
kullanarak konuşurlar, inanç anlayışlarını onunla savunurlar. Ve ger-
çek şu ki, bu faaliyetlerin çoğu için, orijinal Grekçe veya İbranicenin 
kelimesi kelimesine katı bir çevirisi çok yararlı olmayacaktır. Aslında, 
bu inanılmaz derecede sinir bozucu olurdu. Markos 10:50’yi tekrar ele 
alalım. Eğer bu ayeti Grekçeden kelimesi kelimesine tercüme edersek, 
ortaya şöyle bir şey çıkacaktır:

Ama o atarak abasını yukarı sıçradı geldi İsa’ya.

Elbette, bu cümlenin anlamını çözebilirsiniz ve belki de bu tür 
katı bir kelimesi kelimesine çeviri, o ayet üzerinde çok dikkatli bir 
bilimsel çalışma yapıyorsanız yararlı olabilir. Ama sabahları bir fincan 
kahve içerken Kutsal Kitap okumak istediğinizde kim buna katlan-
mak ister ki?

Kutsal Kitap’ın farklı kullanımları için farklı çevirilere sahip ol-
mamızın ana nedeni budur. Bazen orijinal dilin daha katı, kelime-
si kelimesine çevirisi tam olarak ihtiyacınız olan şeydir. Ancak diğer 
zamanlarda, biraz daha okunabilir, biraz daha kolay anlaşılabilir bir 



34    Kutsal Kitap’a Neden Güvenelim?

şey istersiniz ve bu nedenle bazı çeviriler, kelime sırasını yumuşata-
rak, Grekçe veya İbranice söz dizimi yerine Türkçe söz dizimini tercih 
ederek ve genellikle orijinal hâlinin düşüncelerini Türkçe konuşan bir 
okuyucunun daha iyi anlayacağı bir biçimde sunarak daha çok cüm-
lesi cümlesine (hatta düşüncesi düşüncesine) yaklaşımı sunar. Biraz 
daha teknik olarak ifade etmek gerekirse, Kutsal Kitap’ın her çevirisi 
bir dereceye kadar hem doğruluğu hem de okunabilirliği hedeflemek 
zorundadır. Bazı çeviri komiteleri doğruluğa büyük öncelik vermeyi 
ve (Markos 10:50’de gördüğümüz gibi) okunabilirliği belli bir derece-
ye kadar feda etmeyi kendilerine görev edinirler. Diğer çeviri komite-
leri son derece okunabilir bir versiyon üretmek için yola çıkarlar, ancak 
bu karar zorunlu olarak çevirmenlerin orijinal dildeki bazı kelime sı-
ralamalarını yeniden düzenlemeleri gerektiği anlamına gelir; öyle ki, 
cümleler Türkçe bir kulağa “doğru” gelsin.

Umarım, tüm bunların ne anlama geldiğini anlayabiliyorsunuz-
dur. Kutsal Kitap çevirilerinin ne teorisinde ne de uygulamadaki ger-
çekliğinde, Kutsal Kitap’ın orijinal dillerinde ne dediğini gerçekten 
bilip bilemeyeceğimiz konusunda en ufak bir şüphe yoktur. Aslında, 
ne dediğini biliyoruz ve bazı uzmanların anlaşmazlığa düştüğü yerler 
çok azdır ve sonuçta önemsizdir. Kutsal Kitap defalarca ve defalarca 
doğru bir şekilde tercüme edilebilir ve edilmiştir.

Elbette, tarihsel güvenilirliği belirlerken, bu bizi sadece bir yere 
kadar götürür. Daha sonra şu soruyu sormamız gerekir: Yazarların ori-
jinal olarak yazdıklarını mı tercüme ediyoruz?

Başka bir deyişle, orijinalleri kopyalayan kişiler bunları doğru bir 
şekilde kopyaladılar mı?



3

Kopyaların Kopyalarının
Kopyalarının Kopyaları mı?

Lisede ve üniversitedeyken birkaç yabancı dil dersi aldım. Aldığım dil 
derslerinden açık ara en sevdiğim İspanyolcaydı ve aranızdaki gerçek 
uzmanlara pek etkileyici gelmese de, tüm bunların sonunda koca dört 
akademik yılımı bu dil üzerinde çalışarak geçirmiştim. O derslerden 
on beş yıl kadar sonra, artık İspanyolcada pek iyi değilim; okumakta, 
konuşmakta, dinlemekte, hiçbir şeyde. Yine de üzerinde gerçekten çok 
çalıştığım günlerde hem İngilizceden İspanyolcaya hem de İspanyolca-
dan İngilizceye çeviriler yapmakta oldukça iyiydim. Bunun bir nedeni 
de İspanyolca hocamın bize her gece çeviri ödevi vermesiydi. Üniversi-
tedeki derslerin çoğunun pazartesi-çarşamba-cuma ya da salı-perşem-
be olmak üzere gün aşırı yapıldığını hatırlıyor musunuz? İspanyolca 
öyle değildi. Pazartesiden cumaya kadar her gündü, bu da her gece 
İngilizce ya da İspanyolca bir metnin belirli bir bölümünü diğer dile 
çevirmem ve ertesi gün sınıfta tartışmaya hazır olmam gerektiği anla-
mına geliyordu.

Bu konuda da iyiydim. Üniversitedeki son yılımda birkaç saat 
içinde birkaç yüz kelimelik bir çeviri yapabilir ve her bir cümlenin söz 
dizimini açıklamak için bir anda hazır olabilirdim. Yine de bir ya da 
iki kez, sınıfa geldiğimde sert ve acı bir ders aldım: Eğer yanlış sayfaya 



36    Kutsal Kitap’a Neden Güvenelim?

baktıysam ve yanlış metni çevirdiysem, çevirilerimin ne kadar iyi ol-
duğunun hiçbir önemi yoktu!

Bazen insanlar Kutsal Kitap hakkında da benzer bir suçlamada 
bulunurlar; doğru bir şekilde çevirdiğimizi güvenle söyleyebilsek bile, 
doğru şeyi çevirdiğimizden emin olmamızın hiçbir yolu yoktur, bu 
yüzden her halükârda hepsi boşuna. Suçlama yanlış belgelere (çevi-
rilere/kopyalara) sahip olmamız değildir. Yazarların kendi elleriyle 
yazdıkları orijinal belgelere sahip olmadığımız için, elimizdeki kopya-
ların umutsuzca bozuk olması gerektiği ve bu nedenle yazarların ori-
jinal olarak ne yazdıklarını bilmemizin mümkün olmadığıdır. İddia 
doğruysa, tartışmayı daha fazla sürdürmek anlamsızdır.

Bir Amerikan dergisi tam da bu noktaya ağır bir şekilde değin-
miştir:

Hiçbir televizyon vaizi Kutsal Kitap’ı okumamıştır. Müj-
deci akım içerisindeki (Evanjelik) hiçbir politikacı da oku-
mamıştır. Papa da okumamıştır. Ben de okumadım. Siz de 
okumadınız. En iyi ihtimalle, hepimiz kötü bir çeviriyi oku-
muşuzdur; elle kopyalanmış kopyaların kopyalarının çeviri-
lerinin çevirilerini yüzlerce kez okumuşuzdur.1

Şimdi, bu kitapta “kötü çeviri” suçlamasını zaten ele aldık; bu 
doğru değil ve eğer bu sizin için açık değilse, belki de geri dönüp 2. 
bölümü tekrar okumalısınız. Dahası, sanki orijinal Grekçe önce Çin-
ceye, sonra Almancaya, sonra Lehçeye ve en sonunda da Türkçeye çev-
rilmiş gibi “çevirilerin çevirilerinin çevirisi”ni ele aldığımız da doğru 
değildir. Hayır, orijinal Grekçe ve İbraniceden Türkçeye ve diğer dil-
lere doğrudan çeviri yapabiliyoruz, yani en kötü ihtimalle bir çeviriyi 
ele alıyoruz, nokta. Peki bu son fikir, yani elimizdeki tek şeyin “elle 
kopyaların kopyalarının kopyalarının kopyaları” olduğu suçlaması 
hakkında ne söylemeliyiz?

Saçmalık. Söylememiz gereken şey bu.



Kopyaların Kopyalarının Kopyalarının Kopyaları Mı?     37

Orijinal Metinler Elimizde Değil – Peki Şimdi 
Ne Olacak?
Aktarım meselesini düşünelim; yani Kutsal Kitap’ın orijinal metninin 
yüzyıllar boyunca bize doğru bir şekilde aktarıldığından emin olabilir 
miyiz? Bu soruyu düşünürken, hemen gözümüzün önünde duran ba-
riz gerçeği kabul etmeliyiz: orijinal metinler elimizde değil.2

Luka, Yuhanna ve Pavlus’un Luka Müjdesi’ni, Yuhanna Müjde-
si’ni ve Romalılara Mektup’u yazmak için kullandıkları kâğıt parçaları 
tarihe karışmıştır ve “Yazarın yazdığı orijinal kâğıt parçasının bu oldu-
ğundan yüzde yüz eminiz” diyebileceğimiz bir Kutsal Kitap el yazması 
bulma ihtimalimiz oldukça düşüktür.3 Ancak ellerimizi havaya kaldı-
rıp umutsuzluğa kapılmadan önce, bir dakikalığına bu nokta üzerinde 
düşünelim. Kâğıt parçasının orijinaline sahip olmamız gerçekten ne 
kadar önemli? Yani, kesinlikle güzel olurdu. Birkaç yıl önce Londra’yı 
ziyaret ettiğimde, dünyanın en değerli kültürel ve tarihi eserlerinden 
bazılarının, kütüphane müdürlerinin Britanya Kütüphanesi’nin kutsal 
arşivlerinden çıkarabildikleri en değerli ve kutsal emanetlerin sergilen-
diği Britanya Kütüphanesi’nin Hazineleri (Treasures of the British Lib-
rary) sergisine katılmıştım. İnanılmaz bir koleksiyondu. Magna Carta; 
Gutenberg’in 1455 tarihli Kutsal Kitabı; Handel’in kendi eliyle yazdı-
ğı Mesih (Messiah); Yeni Antlaşma’nın bilinen en eski tam kopyası olan 
Sina Yazması (Codex Sinaiticus); Leonardo da Vinci’nin not defteri; 
ve (sessizlik lütfen) Beatles’ın “Help!” şarkısının orijinal sözleri, John 
Lennon’ın bir parça kâğıda karaladığı hâliyle karşımdaydı.

Bayanlar ve baylar, Beatles’ın yazdığı “Help!” şarkısının orijinal 
sözlerini şüpheye yer bırakmayacak şekilde bildiğimizi duyurmaktan 
büyük memnuniyet duyuyorum. Onları peçetede görebiliyoruz. Ve 
kendi içerisinde, bunun çok güzel olduğunu kabul ediyorum. Bunun 
Britanya Kütüphanesi’nin Hazineleri seviyesine ulaştığından emin de-
ğilim ama yine de havalı.

Ancak şöyle bir şey var. Elimizdekinin aslında yazarların kendi 
yazdıkları olduğuna güvenebilmemizin tek yolu orijinal kâğıt parça-



38    Kutsal Kitap’a Neden Güvenelim?

sına sahip olmak mıdır? Yani, Homeros’un Odysseia ya da Platon’un 
Devlet’i yazdıkları kâğıt parçalarına sahip olmadığımız için ne yaz-
dıkları hakkında hiçbir fikrimiz olmadığını söylemeye sonsuza kadar 
mahkûm muyuz? Sözlerini gerçekten bilebileceğimiz tek Beatles şar-
kısı “Help!” mi? Kesinlikle değil! Ve bunu söylemek gülünç derecede 
ukalalık olur. Peki ya Kutsal Kitap’ın belgeleri? Gerçekten de pes edip 
elimizde sadece bir sürü işe yaramaz kopya olduğunu ve kalan kopya-
ların yazarların gerçekte yazdıklarını doğru bir şekilde yansıttığından 
asla emin olamayacağımızı kabul etmek zorunda mıyız?

Hayır, bu umutsuz sonuca varmak zorunda değiliz. Aslında, Kut-
sal Kitap’ın orijinal kâğıt parçalarına sahip olmasak da, bu orijinal kâ-
ğıt parçalarının ne dediğini bildiğimizden son derece emin olabiliriz. 
Peki bu nasıl olabilir?

Bu soruyu yanıtlamanın anahtarı, orijinalleri elimizde olmasa 
da, Kutsal Kitap’ı oluşturan her kitaptan orijinal dilde metin içeren 
binlerce başka kağıt parçasına (yani papirüs ve parşömene) sahip ol-
mamızda yatmaktadır; bu da, Yeni Antlaşma söz konusu olduğunda 
yaklaşık 5.400 farklı parça demektir. Burada modern matbaalardan 
çıkan kâğıt parçalarından bile bahsetmiyoruz; matbaanın icadından 
öncesine ait, çoğu üçüncü, ikinci ve hatta (belki de?) birinci yüzyıllara 
kadar uzanan antik el yazmalarından bahsediyoruz. Bu el yazmala-
rından bazıları Kutsal Kitap’ı oluşturan kitapların tüm kopyalarını 
içerir; diğerleri kısmen tahrip olmuş, böylece kitapların yalnızca bazı 
bölümleri kalmıştır. Diğerleriyse bir zamanlar çok daha büyük olan el 
yazmalarının sadece parçalarıdır. Yine de, bu belgelerin hiçbiri Kutsal 
Kitap’ın orijinali değildir; hepsi daha eski bir şeyin kopyasıdır. Ancak 
bunları eskiden Roma İmparatorluğu olan her yere dağılmış, mağara-
lara gizlenmiş, antik kalıntılara gömülmüş ve hatta –ister inanın ister 
inanmayın– terk edilmiş bir Mısır şehrinin antik çöp yığınlarına atıl-
mış olarak bulduk! Dahası, uzmanlar bu metin parçalarını tarihlen-
dirdiğinde, bunların Hristiyanlık tarihinin ilk üç ya da dört yüzyılına 
ait olduğunu keşfettik.4



Kopyaların Kopyalarının Kopyalarının Kopyaları Mı?     39

Şimdi tüm bu el yazmalarını ve parçaları ilginç –ya da nasıl bak-
tığınıza bağlı olarak sorunlu– kılan şey, Kutsal Kitap’ın aynı bölü-
münün kopyaları oldukları varsayılsa bile, belirli yerlerde birbirlerin-
den farklı olmalarıdır. Örneğin, Matta Müjdesi’nin bir el yazmasında 
Pontius Pilatus’un “Bu adamın kanından ben sorumlu değilim” (Mat. 
27:24) dediği aktarılırken, aynı kitabın başka bir yerden ya da daha 
sonraki bir yüzyıldan bir parçası Pilatus’un “Bu doğru kandan so-
rumlu değilim” dediğini aktarırken, bir başkası da “Bu doğru adamın 
kanından sorumlu değilim” dediğini aktarır.5 Öyleyse bu ne demek 
oluyor? Belli ki, en azından bir kez ve belki de birden fazla kez, birisi 
Matta’nın yazdığı orijinal sözleri yanlış kopyalamıştır.

Bazı insanlar tüm bunlara –5.400 el yazması ya da parçaya, tüm 
varyasyonlarıyla birlikte– bakıp, “İmkânı yok. Orijinallerin ne de-
diğini bilmemize imkân yok. Günümüze ulaşan kopyalar, yazarların 
orijinal olarak ne yazdıklarını bildiğimize dair herhangi bir güven 
duymamız için çok uzak ve çok bozuk” diyebilir. Yine de bu sonuç 
aşırıya kaçmaktadır. Nedeniyse şöyle: Öncelikle, şüphecilerin sıklık-
la tüm bunlardan kaynaklandığını söylediği sorunlar –elimizdeki el 
yazmalarının orijinallerinden zaman içinde çok uzaklaşmış olması ve 
kesinlikle varyasyonlarla dolu olması– bazılarının iddia ettiği kadar 
kötü değildir. Diğer bir şey de, imparatorluğun dört bir yanından 
gelen ve tüm varyasyonlarıyla birlikte bu binlerce kopyanın kesin bir 
şekilde varlığı, orijinallerin ne söylediğini büyük bir güvenle yeniden 
oluşturmamızı sağladı.

Tüm bunları teker teker açıklamaya çalışayım.

Boşluğa Dikkat Edin!
Her şeyden önce, elimizdeki belgelerin zaman içinde orijinallerinden 
o kadar umutsuzca uzaklaştığı suçlaması sıklıkla yapılır ki, orijinal-
lerin ne dediğini anlamaya çalışmaktan vazgeçebiliriz. Sonuçta, Yeni 
Antlaşma’nın orijinal belgelerinin hepsi birinci yüzyılın ortalarından 
sonlarına doğru yazılmıştır ve elimizdeki en eski kopyaları M.S. 125, 
150 ve 200 yıllarına aittir. Bu da elimizdeki en eski kopyalarla oriji-



40    Kutsal Kitap’a Neden Güvenelim?

naller arasında yaklaşık kırk beş ila yetmiş beş yıllık bir boşluk olduğu 
anlamına gelir. Şimdi bu çoğumuza oldukça sorunlu geliyor çünkü 
nedense yetmiş beş yılın çok uzun bir zaman olduğunu düşünüyoruz; 
aslında bu, kopyaların kopyalarının kopyalarının yapılması ve daha 
sonra kaybolması için yeterli zamandır, böylelikle orijinallerin gerçekte 
neye benzediğine dair hiçbir fikrimiz olamaz. Ancak bu hiç de adil bir 
varsayım değildir, özellikle de kitapların genel olarak antik zamanda 
yaşayan insanlar için bugün bizim için olduğundan çok daha değerli 
olduğunu ve bu nedenle muhtemelen onlara bizden daha iyi baktıkla-
rını fark ettiğinizde. Her yıl milyonlarca kitap basabildiğimiz günü-
müzde bile, hemen hemen her ikinci el kitapçıya girip bir, iki, hatta üç 
yüz yıllık kitaplar bulabilirsiniz. İnsanlar kitaplarını koruyorlar! Ve bu 
durum, bir kitabın kopyalanması için haftalarca emek harcanan eski 
zamanlarda daha da geçerliydi. Bilim insanları eski kütüphanelere ba-
karak, insanların yeni bir kopya çıkarmadan ve eskisini atmadan önce 
düzenli olarak 100-150 yıl boyunca kitap kullandıklarını öğrendiler.

Bu uygulamanın büyüleyici bir örneğini Vatikan Yazması (Co-
dex Vaticanus) olarak adlandırdığımız, aslında dördüncü yüzyılda ya-
zılmış ancak kullanılmaya devam edilebilmesi için onuncu yüzyılda 
yazmanlar tarafından yeniden yazılmış bir Yeni Antlaşma kopyasında 
görüyoruz. Bunun ne anlama geldiğini anlıyor musunuz? Vatikan Yaz-
ması (Codex Vaticanus) ilk yazılışından altı yüz yıl sonra hâlâ kullanı-
lıyordu! Mesele şu: Kitaplar düzenli olarak yüzlerce yıl boyunca kulla-
nılmaya devam ederken, orijinal Yeni Antlaşma belgeleriyle günümüze 
ulaşan en eski kopyalarımız arasındaki kırk beş ila yetmiş beş yıllık 
bir boşluk o kadar da uzun değildir. Aslında, yazarların kendileri tara-
fından kaleme alınan orijinallerin korunmuş olması ve kaybolmadan 
önce onlarca yıl, hatta yüzyıllar boyunca sayısız yeni kopya yapmak 
için kullanılmış olması ihtimali az değildir. Dolayısıyla, elimizdeki 
tek şeyin orijinallerin “kopyalarının kopyalarının kopyaları” olduğu 
iddiası çok abartılıdır. Gerçekten de, bugün kendi müzelerimizde ori-
jinallerin kopyalarına sahip olmamız pekâlâ olasılık dahilindedir.



Kopyaların Kopyalarının Kopyalarının Kopyaları Mı?     41

Ayrıca, diğer antik eserlerin orijinalleriyle günümüze ulaşan en 
eski kopyaları arasında var olan boşluğu düşündüğünüzde, Yeni Ant-
laşma için “boşluğun” gerçekten ne kadar küçük olduğunu çok çabuk 
görebilirsiniz. Örneğin, Thukdidis’in Peloponez Savaşı Tarihi için, eli-
mizde tam olarak sekiz el yazması vardır ve bunların en eskisi oriji-
nalinden bin üç yüz yıl sonradır! Jül Sezar’ın Galya Savaşları için, en 
eskisi orijinalinden dokuz yüz yıl sonrasına tarihlenen toplam dokuz 
ya da on okunabilir kopyaya sahibiz (neyin “okunabilir” olduğuna dair 
anlayışınıza bağlı olarak). Tacitus’un birinci yüzyılda yazdığı Tarihler 
(Histories) ve Yıllıklar (Annals) için, biri dokuzuncu yüzyıldan, diğe-
riyse sekiz yüz ve bin yıl sonrasından kalma iki el yazması günümüze 
ulaşmıştır. Burada anlatılmak isteneni kolayca anlayabilirsiniz: Diğer 
antik edebiyat söz konusu olduğunda kimse “Boşluğa dikkat edin!” 
diye bağırmıyor. Sadece Yeni Antlaşma bu tür bir muamele görmek-
tedir.

Dört Yüz Bin Farklılık Mı?
İkinci suçlamaya gelince, elimizdeki el yazmaları farklılıklarla ya da 
varyantlarla o kadar doludur ki, orijinallerin ne söylediği konusunda 
herhangi bir güvene sahip olabileceğimizi düşünmek umutsuzdur. Bir 
bilim insanı, elimizdeki Yeni Antlaşma el yazmalarının şaşırtıcı bir 
şekilde dört yüz bin kadar varyant içerdiğini iddia etmiştir! (Tabii ki 
“kadar” dememizin nedeni, kimsenin oturup saymamış olmasıdır. Bu 
yüzden bu bilim insanı bile “bazıları 200.000, bazıları 300.000, ba-
zıları 400.000 ya da daha fazla varyantın bilindiğini söylemektedir!” 
demekle yetinmektedir.6 Her halükârda, bu suçlamayla ilgili birkaç 
hususa dikkat etmeliyiz:

1.	 El yazmaları aslında varyantlarla dolu değildir ve dört yüz 
bin rakamı, eğer doğruysa bile, ilk başta göründüğü ka-
dar korkutucu değildir. Çünkü bu rakamı kullanan bilim 
insanı sadece matbaadan önceki beş bin orijinal Grekçe el 
yazmasına değil, aynı zamanda diğer dillerdeki diğer on 



42    Kutsal Kitap’a Neden Güvenelim?

bin el yazmasına ve bunun da ötesinde, kilise tarihinin 
ilk altı yüz yılında insanların Yeni Antlaşma’dan alıntı 
yaptığı diğer on bin kadar örneğe bakmıştır! Tüm bunları 
bir araya getirdiğinizde, altı yüz yılı kapsayan yaklaşık 
yirmi beş bin el yazması ve alıntıya yayılmış dört yüz bin 
(belki de üç yüz bin ya da iki yüz bin…) varyanttan bah-
sediyorsunuz ki bu da el yazması başına olsa olsa yaklaşık 
on altı varyanta denk geliyor. Kibarca söylemek gerekirse, 
bu gerçekten çok fazla değil.

2.	 Buradaki “dört yüz bin varyant” ifadesinin dört yüz bin 
tamamen farklı okuma anlamına gelmediğini unutma-
yın. Bunun anlamı, eğer bir el yazması “Bu adamın ka-
nından ben sorumlu değilim” diyorsa ve diğer on tanesi 
de “Bu doğru kandan sorumlu değilim” diyorsa, o zaman 
on bir tanesini de “varyant” olarak sayabilirsiniz. Bunu da 
hesaba kattığınızda, o korkutucu dört yüz bin rakamı ne-
redeyse anlamsız hâle gelir.

3.	 Son olarak, tüm bu yirmi beş bin el yazmasındaki var-
yantlar her yerde rastgele ortaya çıkmıyor; daha ziyade, 
metinde aynı birkaç yerin etrafına toplanma eğiliminde-
dirler, bu da Yeni Antlaşma metninde gerçekten sorunlu 
olan asıl yerlerin sayısının şaşırtıcı derecede az olduğu an-
lamına gelir.7

Asıl mesele şu ki, bu konu hakkında kısa açıklamaların ötesine 
geçip düşündüğünüzde, karşınızdaki resimde ne olduğuna dair akıl er-
diremeyeceğimiz kadar çok çeşidi olan bir kopya dağı yoktur. Uzaktan 
yakından yoktur. Aksine, elde ettiğiniz resimde, Yeni Antlaşma’nın 
büyük çoğunluğu için oldukça istikrarlı bir aktarım (yani kopyalama) 
geçmişi ve orijinal metinle ilgili bazı gerçek şüphelerin nispeten çok 
sayıda varyasyona yol açtığı birkaç izole yer vardır.

Kısacası, yazmanlar oldukça iyi bir iş çıkarmışlardır.



Kopyaların Kopyalarının Kopyalarının Kopyaları Mı?     43

Mantık Bilmecesi Çözmek Gibi
Ancak burada kritik öneme sahip bir şeyi daha tartışmamız gerekiyor: 
Yeni Antlaşma’nın varyantlarla karşılaştığımız yerlerinde, ister inanın 
ister inanmayın, orijinal belgenin büyük olasılıkla ne söylediğini bir 
araya getirmemizi sağlayan şey tam da bu varyantların varlığıdır. Size 
ne demek istediğimi göstereyim.

Orijinal metnin ne dediğini anlamak için varyantları kullanmak 
bir mantık bulmacasını çözmeye benzer. Ve her şey, kopyalarda var-
yantlar ortaya çıktığında, genellikle yalnızca bir yazmanın kopyasına 
bir varyasyon eklediğini değil, aynı zamanda bunu neden yaptığını da 
belirleyebileceğimiz fikrine dayanır. Yazmanlar her türlü nedenden 
ötürü varyasyon eklemişlerdir. Bazen bu tamamen kazara olmuştur. 
Örneğin, kullanılması gereken harf yerine o harfe benzeyen başka bir 
harf kullanılmış olabilir; bir kelime okunduğunda kulağa aynı gelen 
başka bir kelime kullanılmış olabilir; kelimeler atlanmış olabilir; keli-
meler veya harfler tekrarlanmış olabilir; hatta aynı kelime birkaç satır 
arayla kullanıldığında tüm bölümler atlanmış olabilir.

Zaman zaman kasıtlı olarak yapılan değişiklikler de vardır. Yani 
bir yazman bir kelimenin ya da ismin yanlış yazıldığına karar verebilir 
ve bunu “düzeltebilir”; bir metindeki bir şeyi başka bir metinle uyum-
lu olacak şekilde değiştirebilir, hatta algıladığı “sorunları” gidermek 
için bir ya da iki kelimeyi “düzeltebilir”; ya da okuyucunun metinden 
ne alması gerektiğini “netleştirmek” için metne bir şeyler ekleyebilir.

İşin eğlenceli kısmı burada başlar, çünkü bir yazmanın kopya-
larken neden belirli bir değişiklik yaptığını tespit ettiğinizde, orijinal 
metnin değiştirilmeden önce ne söylediği hakkında çok iyi bir fikir 
edinebilirsiniz. İşte size çok basit bir örnek: Elinizde sadece “Güller 
kımızdır, menekşeler mavi” yazan kayıp bir el yazmasının kopyasının 
bir parçası olduğunu düşünün. Orijinal belge kopyalanırken neler ol-
duğunu görmek o kadar da zor değil, değil mi? Orijinal yazarın “Gül-
ler kımızdır” gibi saçma bir cümle yazmadığından şüphe duymazsak, 
kopyayı yapan yazmanın kırmızı kelimesini yanlış yazdığını ve oriji-
nal metnin “Güller kırmızıdır, menekşeler mavi” dediğini rahatlıkla 
söyleyebiliriz.



44    Kutsal Kitap’a Neden Güvenelim?

İşte biraz daha karmaşık bir örnek. Diyelim ki elinizde her ikisi 
de uzun süredir kayıp olan bir orijinal belgenin kopyası olan iki parça 
var. Bu kopyalardan birinde (biz buna A parçası diyeceğiz) şöyle ya-
zıyor:

Şimdi bir savaştayız, hem de büyük bir tanesinde. Bu alanın 
bir bölümünü adayalım diye geldik; bu da bu ulusun yaşa-
ması için hayatlarını feda edenlere ebedi istirahatgâh olması 
içindi.

Diğer kopyada (yani B parçası) şöyle yazıyor:

Şimdi bir savaştayız, hem de büyük bir tanesinde; bu ulusun 
ya da bu şekilde tasarlanmış ve adanmış herhangi bir ulusun 
uzun süre dayanıp dayanamayacağını sınıyoruz. Muharebe 
alanlarından birinde buluştuk, büyük bir tanesinde. Bu ala-
nın bir bölümünü adayalım diye geldik; bu da bahsettiğimiz 
ulusun yaşaması için hayatlarını feda edenlere ebedi istira-
hatgâh olması içindi.

Pekâlâ. Devam edip burada söz konusu olan varyasyonları anla-
mak için bir iki dakikanızı ayırın. İki tane varyasyon var. Sonra oku-
maya devam edin.

Gördünüz mü? En dikkat çekici olanı, A parçasının önemli öl-
çüde daha kısa olması. “Bu ulusun ya da bu şekilde tasarlanmış ve 
adanmış herhangi bir ulusun uzun süre dayanıp dayanamayacağını 
sınıyoruz. Muharebe alanlarından birinde buluştuk, büyük bir tane-
sinde.” diye devam eden bölümün tamamını dışarıda bırakıyor. Ayrı-
ca, iki parça son cümle konusunda anlaşmazlığa düşmektedir. Orijinal 
metinde “bu da bu ulusun yaşaması için” mi diyor, yoksa “bu da bah-
settiğimiz ulusun yaşaması için” mi diyor?

İlk varyasyonla, savaşın “muharebe alanlarından biri”nde buluş-
makla ilgili atlanan ifadeyle başlayalım. Bir kopyacının, bu kelimeleri 



Kopyaların Kopyalarının Kopyalarının Kopyaları Mı?     45

içermeyen bir orijinal metne tüm bu kelimeleri ekleyeceğini düşünmek 
için iyi bir neden var mı? Pek yok; en azından benim aklıma gelmiyor. 
Eğer yoksa, bunları neden atladığını açıklayabilecek bir şey var mı? 
Evet, var. Tanesinde kelimesinin B parçasında nasıl iki kez geçtiğini 
görüyor musunuz? Eğer tanesinde kelimesi orijinal metinde de iki kez 
geçtiyse (özellikle de her ikisinde de, örneğin bir satırın sonunda ya da 
başında geçtiyse), o zaman bu durum kopyacının gözünün yanlışlıkla 
birinden diğerine “atlaması” için doğal ve kolay bir yer sağlayacaktır ve 
bu da kopyacının neden yanlışlıkla aradaki kelimeleri atladığını açık-
layacaktır. Bu mantıkla, B parçasındaki daha uzun okumanın büyük 
olasılıkla orijinali yansıttığını rahatlıkla söyleyebiliriz.

Peki ya ikinci varyasyon? Bir kopyacının “bu da bahsettiğimiz 
ulusun yaşaması için” şeklindeki orijinal ifadeyi “bu da bu ulusun ya-
şaması için” şeklinde değiştirmesi için iyi bir neden var mıdır? Muh-
temelen yoktur. Ne de olsa, aynı yerde iki tane “bu” geçmesi sadece 
gariptir. Bu nedenle bir kopyacının “bu da bu” ifadesini kulağı daha az 
rahatsız edecek şekilde “düzeltme” yapması daha olasıdır. Bu nedenle, 
muhtemelen A parçasındaki daha zor olan okumanın orijinali yansıt-
tığı sonucuna varmalıyız.

Tüm bunlar göz önüne alındığında, B parçasının muhtemelen ilk 
varyasyondaki orijinali yansıttığı (çünkü kopyacının gözü “tanesinde” 
kelimesinden “tanesinde” kelimesine atlamıştır) ve A parçasının ikinci 
varyasyondaki orijinali yansıttığı (çünkü kopyacı orijinali iki kez “bu” 
kullanarak “düzeltme” yapmazdı) gibi sağlam sonuçlara varabiliriz. 
Dolayısıyla, orijinali şu şekilde yeniden inşa edebiliriz:

Şimdi bir savaştayız, hem de büyük bir tanesinde; bu ulusun 
ya da bu şekilde tasarlanmış ve adanmış herhangi bir ulusun 
uzun süre dayanıp dayanamayacağını sınıyoruz. Muharebe 
alanlarından birinde buluştuk, büyük bir tanesinde. Bu ala-
nın bir bölümünü adayalım diye geldik; bu da bu ulusun 
yaşaması için hayatlarını feda edenlere ebedi istirahatgâh 
olması içindi.



46    Kutsal Kitap’a Neden Güvenelim?

Anlıyor musunuz? Sadece kopyacıların neden bazı değişiklikler 
yapmış olabileceği üzerine akıl yürüterek, son versiyonumuz elimizde-
ki parçaların hiçbirinde tam olarak yansıtılmasa bile, orijinal belgenin 
gerçekte ne söylediği hakkında emin bir sonuca varabiliyoruz. Güzel, 
değil mi?

İşte bu, tam da uzmanların yüzyıllardır Yeni Antlaşma’nın eli-
mizdeki parçaları ve el yazmaları üzerinde yaptıkları türden bir çalış-
madır. Elbette karşılaştıkları bulmacaların çoğu bu basit örneklerden 
çok daha karmaşıktır, ancak siz yine de durumu anladınız. Günü-
müze ulaşan eski kopyaları karşılaştırarak ve kopyacıların neden bazı 
değişiklikler ya da hatalar yapmış olabileceklerini dikkatle düşünerek, 
uzmanlar orijinal belgelerin gerçekte ne söylediği konusunda son de-
rece emin sonuçlara ulaşabilirler. Bu bir tahmin ya da sihir meselesi 
değil, varsayım ya da basitçe “bir şeyler uydurma” meselesi hiç değil, 
daha ziyade dikkatli bir tümdengelim muhakemesi meselesidir.

Yeni Antlaşma’dan gerçek bir örnek, konuyu açıklığa kavuştur-
maya yardımcı olabilir. Mevcut el yazmaları, Matta 5:22’nin orijinali 
yansıtıp yansıtmadığı konusunda farklılık gösterir,

Ama ben size diyorum ki, kardeşine öfkelenen herkes yar-
gılanacaktır.

ya da

Ama ben size diyorum ki, kardeşine sebepsiz yere öfkelenen 
herkes yargılanacaktır.

Varyasyon açıktır ve çözüm de açıktır. İsa’nın bu öğretisini çok 
daha anlaşılır kılan “sebepsiz yere” kelimelerini hangi yazman siler ki? 
Muhtemelen pek fazla değil. Çok daha büyük bir olasılıkla, kardeşi-
ne kızan birinin yargılanabileceği fikrinden dolayı entelektüel olarak 
tıkanmış olan bir yazman, İsa’nın öğretisini “sebepsiz yere” ifadesiyle 



Kopyaların Kopyalarının Kopyalarının Kopyaları Mı?     47

“açıklığa kavuşturarak” bir anlamda “İsa’ya yardım etmeye” karar ver-
miştir. Bu daha zor olan okuma olduğundan, ilk seçenek büyük ola-
sılıkla orijinali yansıtmaktadır. Ve bu nedenle, neredeyse tüm büyük 
çeviriler “sebepsiz yere” ifadesini ana metne koymayıp sadece sayfanın 
altına bir dipnot olarak koyar.

Ne Yazdıklarını Biliyoruz
Bu konuyu sonlandırmadan önce bir iki noktaya daha değinmeliyiz. 
İlk olarak, elimizdeki el yazması nüshalarındaki metin varyasyonla-
rının büyük çoğunluğunun son derece ilginç ve dramatik olmadığını 
belirtmek gerekir. Bunlar çoğul ve tekil zamirler, ters çevrilmiş kelime 
sırası, istek kipi ve belirtme kipi, geniş zaman ve geçmiş zaman ve ben-
zeri konularla ilgilidir. Sıkıcı şeyler! Bu varyasyonların büyük çoğun-
luğu aslında Kutsal Kitap’ın anlamını nihai olarak nasıl anladığımızı 
etkileyen hiçbir şey içermez.

İkinci olarak, Hristiyan uzmanlar –eğer para ödemeye hazırsa-
nız, satın alabileceğiniz gerçek kitaplarda– en önemli varyantları, her 
birinin bu bölümde yaptığımız gibi bir analiziyle birlikte belgelemek 
için son derece dikkatli davranmışlardır. Elbette bu görüşlerden her-
hangi birine katılmamakta özgürsünüz; ister inanın ister inanmayın, 
Hristiyanlar bu tür konuları tartışmaktan her zaman keyif alırlar. An-
cak önemli olan nokta şu ki, kimsenin gözünü boyamaya yönelik bir 
komplo söz konusu değildir. Varyantların hesaba katılması gereken 
yerlerde, Hristiyanlar bu konuda son derece açık davranırlar, çünkü 
tam da bu varyantların –ve ilk etapta neden var olduklarının ardın-
daki nedenlerin– Yeni Antlaşma’nın orijinal belgelerinin gerçekte ne 
söylediğini oldukça yüksek bir olasılıkla belirlememize yardımcı ola-
bileceğine inanıyoruz.

Son olarak, çeviri meselesinde olduğu gibi, doğru Hristiyanlığın 
tek bir öğretisinin (doktrininin) bile yalnızca Kutsal Kitap metninin 
sorgulanan bir kısmına bağlı olmadığı ortaya çıkmaktadır. Sorgula-
nan kısımlar gerçekten ilginç bir şey içeriyor olsun ya da olmasın, bu 



48    Kutsal Kitap’a Neden Güvenelim?

yerlerde ifade edilen öğretilerin (doktrinlerin) aynısı Kutsal Kitap’ın 
sorgulanmayan başka kısımlarında da öğretilmektedir.

Durumu anlıyor musunuz? Orijinallerin ne dediğini bilemeye-
ceğimiz suçlaması açıkça ve tamamen yanlıştır. Orijinalleriyle günü-
müze ulaşan en eski kopyaları arasındaki boşluk, büyük ölçekte hiç 
de uzun değildir. Ve mevcut kopyaların çokluğu, orijinallerin ne de-
diğini tespit etme yeteneğimizi azaltmak şöyle dursun, aslında Yuhan-
na, Luka, Pavlus ve Yeni Antlaşma’nın diğer yazarlarının gerçekte ne 
yazdıklarını çok yüksek bir tarihsel güven derecesinde tümdengelim 
yoluyla anlamamızı sağlar.

Geldiğimiz Nokta
Yeni Antlaşma belgelerinin tarihsel olarak güvenilir olup olmadığına 
ilişkin araştırmamızda şu ana kadar geldiğimiz nokta şudur: İlk ola-
rak, belgelerin çevirilerinin doğru ve tam olduğundan emin olabiliriz. 
İkinci olarak, bu belgelerin yazarlarının orijinal olarak ne yazdıklarını 
bildiğimizden de emin olabiliriz.

Çeviri? Tamam.
Aktarım? Tamam.
Ama henüz işimiz bitmedi. Çevirilerimizin doğruluğundan emin 

olsak ve yazarların gerçekte ne yazdıklarını yüksek bir kesinlik dere-
cesinde bilsek bile, doğru belge koleksiyonuna baktığımızdan emin 
miyiz?

Başka bir deyişle, neden başka belgelere değil de bu belgelere bak-
mamız gerektiğine bu kadar ikna olmuş durumdayız?



4

Bunlar Gerçekten
Aradığımız Kitaplar mı?

Da Vinci Şifresi’ni okudum. Da Vinci Şifresi’ni okumaktan keyif al-
dım. Sürükleyici bir aksiyon romanı olarak çok eğlenceliydi. İpuçları-
nın izini süren, antik bilmeceleri çözen ve tüm Avrupa’yı dolaşan kah-
ramanları takip etmek için geç saatlere kadar uyumadım. Bu kitabın 
yazıldığı sırada Google bana Da Vinci Şifresi’nin yayınlandığından bu 
yana seksen milyondan fazla sattığını söylüyor. Bu başarının bir kıs-
mının Dan Brown’ın hikâye anlatma yeteneğinden kaynaklandığını 
tahmin ediyorum, ancak bu durum başarıyı tam olarak açıklayamaz. 
Kitabın yüksek edebi kalitesinden kaynaklandığını da söyleyemeyiz; 
onu satan şey bu da değil. Hayır, Da Vinci Şifresi’ni bu kadar satan şey, 
her yazarın kitaplarından birinin başına gelmesini hayal ettiği şeydir; 
bu kitap dünya çapında bir tartışmanın fitilini ateşlemiştir.

Brown’ın ördüğü sansasyonel hikâyenin çoğu, çoğu insan tara-
fından asla ciddiye alınmadı. Ne de olsa Da Vinci Şifresi’nin ön say-
fasında şöyle yazıyor: “Bu kitaptaki tüm karakterler ve olaylar hayal 
ürünüdür ve yaşayan ya da ölmüş gerçek kişilerle olan benzerlikler ta-
mamen tesadüfidir.” Ancak kitabın büyük popülaritesi, bazı iddiaları-
nı, Hristiyan olanlarımız da dahil olmak üzere, kolektif anlayışımızın 
derinliklerine soktu. Bu iddialardan biri, bildiğimiz Kutsal Kitap’ın 



50    Kutsal Kitap’a Neden Güvenelim?

tamamen yapay bir kitap koleksiyonu olduğu, hatta belki de komplo, 
güç oyunları ve şeytani entrikalarla lekelenmiş olduğudur. İşte, Da 
Vinci Şifresi’nin bir bölümü bu komployu şu şekilde ortaya koyuyor:

“Hangi Müjde kitaplarının dahil edileceğini kim belirledi?” 
diye sordu Sophie.

“Aha!” diye coşkuyla atıldı Teabing. “Hristiyanlığın te-
mel ironisi de bu! Bugün bildiğimiz hâliyle Kutsal Kitap, 
pagan Roma imparatoru Büyük Konstantin tarafından der-
lenmiştir.”1

Bu oldukça acemice bir ifade şekli, ancak Brown’ın burada anlat-
tığı hikâye, Kutsal Kitap’a şüpheyle yaklaşan bilim insanları arasında 
uzun bir geçmişe sahip. Ortaya çıkan resim, kilisenin varlığının ilk üç 
yüzyılı boyunca, Roma İmparatorluğu’nun her yerinde dikkat ve yet-
ki için yarışan muazzam bir dizi belge olduğudur. Hikâyeye göre her 
Hristiyan topluluğu, İsa’nın gerçek öğretisini yansıttığını düşündükle-
ri kendi belgelerine sahipti ve Hristiyanlık, güzel çeşitliliğin ve fikirle-
rin görkemli çatışmasının kaynayan, köpüren bir kazanıydı! Dördün-
cü yüzyılın ortalarında karanlık bir günde, asık suratlı piskoposlardan 
oluşan güçlü bir grup İznik adında küçük bir sahil kasabasında bir 
araya geldi (tanıdık, değil mi?) ve zengin patronları pagan imparator 
Konstantin’in desteğiyle her şeye hızlı bir son verdiler. Kendilerinin en 
beğendikleri belgelerin bir listesini yayınlayan bu piskoposlar, diğerle-
rinin kullanılmasını yasakladılar ve sistematik olarak her türlü muha-
lefeti ortadan kaldırma ve İsa hakkında kendilerininkinden farklı bir 
bakış açısı sunmaya cüret edecek her türlü belgeyi yok etme programı-
na başladılar. Böylece Yeni Antlaşma’nın “kanonu” bir hapishanenin 
kapısı gibi kapatıldı ve dünya karanlığa gömüldü.

Hikâyenin hatırına bir iki süsleme eklemiş olabilirim ama bence 
bu, Kutsal Kitap kanonu ve içinde gerçekten neyin yer aldığı sorusunu 
gündeme getirdiğinizde birçok insanın kafasında oynayan “filmin” 
oldukça iyi bir tanımıdır. En azından tanıdığım Hristiyanların çoğu, 



Bunlar Gerçekten Aradığımız Kitaplar Mı?     51

“Doğru kitaplara baktığınızdan emin misiniz?” sorusuna kendinden 
emin bir yanıt vermekte zorlanacaktır.

Bu da önemli bir soru, çünkü amacımız Kutsal Kitap’ın tarihsel 
açıdan güvenilir olduğuna dair emin bir sonuca varmaksa, doğal ola-
rak doğru belgelere baktığımızdan emin olmamız gerekir. Eğer birileri 
gerçekten İsa hakkında farklı ama aynı derecede güvenilir bir hikâye 
anlatan diğer kitapları susturmuş, parçalamış, yok etmiş, yakmış ya 
da başka bir şekilde örtbas etmişse, o zaman Kutsal Kitap’ın bize ta-
rihsel olarak doğru bir hikâye sunduğuna dair güvenimiz ister istemez 
önemli ölçüde zayıflar.

İşte bu bölümde ele almamız gereken soru budur: İlk etapta ba-
kılması gereken doğru belgeler bunlar mıdır? Başka bir deyişle, bak-
mamız gereken başka “Müjde kitapları” da (ya da İnciller) var mıdır 
(ya da belki de var mıydı)? Elimizdekilerin, bakılması gereken doğru 
belgeler olduğuna ve diğerlerinin olmadığına nasıl güvenebiliriz?2

Kanon Nedir?
Kutsal Kitap kanonundan bahsederken kastettiğimiz, Hristiyanlar 
tarafından diğer şeylerin yanı sıra İsa hakkında yetkiye sahip bilgi 
kaynakları olarak kabul edilen kitapların listesidir. Kanon kelimesi 
aslında Grekçeden gelir ve burada bir kural ya da standart anlamına 
gelir. Hristiyanların neden bu kelimeyi yetkiye sahip kitap koleksiyon-
larına atıfta bulunmak için kullandıklarını anlayabilirsiniz; bunlar, 
Hristiyanların yaşam ve doktrinlerinin ölçüleceği, şekillendirileceği, 
değerlendirileceği ve gerekirse düzeltileceği standardı bir bütün olarak 
temsil eden yegâne belgelerdir. Elbette asıl soru, bu kanonun –yetkiye 
sahip kitaplar listesinin– tam olarak nasıl ortaya çıktığıdır. Bu süreç, 
gerçekte ne olduğu hakkında doğru bilgi vermek için bu kitaplara gü-
venme konusunda bize güven vermiş midir?

İlk amacımız İsa’nın dirilişi hakkında tarihsel bir güvene ulaş-
mak olduğu için, şu an Eski Antlaşma’nın kanonunu tanımlamak ve 
savunmak için fazla zaman harcamamıza gerek yok.3 Bu soruya 7. bö-
lümde döneceğiz. Şimdilik, İsa’nın zamanında Eski Antlaşma kano-



52    Kutsal Kitap’a Neden Güvenelim?

nunun neredeyse evrensel bir kabul gördüğünü ve hem İsa’nın hem de 
İsa’nın ilk takipçilerinin bu kanonu sorgulamadan kabul ettiklerini 
söylemek yeterli olacaktır.

Bizim amacımıza binaen, asıl mesele Yeni Antlaşma kanonunun 
nasıl ortaya çıktığıdır. Bu konuda çok şey tehlikededir çünkü bu olay-
lar, bu belgelere ne kadar tarihsel güven duyabileceğimiz konusunda 
güçlü bir etkiye sahiptir. Nedeni de şudur: Eğer Yeni Antlaşma ka-
nonu, doğruluk konusunda eşit iddiaya sahip diğer kitapları bastıran 
güçlü kişilerin kötü bir komplosu sonucu ortaya çıktıysa, o zaman 
Yeni Antlaşma’nın mevcut hâliyle tarihsel olarak güvenilir olduğu 
sonucuna varmak çok zor olacaktır. Ayrıca, eğer bu belirli kitapları 
tamamen keyfi gerekçelerle kabul etmişlerse, yani bunun için iyi bir 
nedenleri yoksa, o zaman bu kitapların bize İsa’nın doğru ve güvenilir 
bir resmini verdiğini söylemek de benzer şekilde zor olacaktır. Son 
olarak, süreç esasen mistik olsaydı da aynı şey söylenebilirdi. Yani, bu 
kitapların doğruluğuna dair kişisel bir “his” dışında, diğerlerine de-
ğil de bu kitaplara ayrıcalık tanımak için tarihsel olarak erişilebilir bir 
neden yoksa, o zaman bu kitaplara tarihsel olarak fazla güvenemeyiz. 
Basitçe ifade etmek gerekirse, Yeni Antlaşma belgelerinin bize söyle-
diklerine tarihsel olarak güvenmek istiyorsak, “Diğer kitapların aksine 
bu kitaplara bakma nedenlerimiz sağlam mı?” diye sormamız gerekir.

Sadede gelmek gerekirse, evet, sağlamdırlar. Ancak bu sonuca 
varmak biraz çalışma gerektirecek. Esasen iki şey yapmamız gerekiyor. 
İlk olarak, Da Vinci Şifresi’nin ardından pek çok kişinin benimsediği, 
Yeni Antlaşma kanonunun, eşit derecede kayda değer bir dizi belgeyi 
örtbas etmek için iğrenç ve haksız bir şekilde hareket eden güçlü pisko-
posların bir komplosu tarafından yaratıldığı fikrinden vazgeçmeliyiz. 
İkinci olarak, ilk Hristiyanların nihayetinde sahip oldukları belgelere 
ayrıcalık tanımak için iyi nedenleri olup olmadığını sormamız gerekir. 
Eğer diğer belgeleri örtbas etmek için bir komplo yoksa ve ilk Hris-
tiyanların bu belgelere ayrıcalık tanımak için iyi nedenleri varsa, o 
zaman aslında doğru kitaplara baktığımızı güvenle söyleyebiliriz.



Bunlar Gerçekten Aradığımız Kitaplar Mı?     53

Bir Deniz Dolusu Müjde Kitapları mı?
Diğer belgeleri örtbas etmek için bir komplo olup olmadığını düşü-
nerek başlayalım. Neresinden bakarsanız bakın, bu fikir saçmalıktan 
başka bir şey değildir ve böyle düşünmek için en azından birkaç neden 
vardır.

Her şeyden önce, ilk kilisenin gökkuşağını andıran bir inanç çe-
şitliliği sergileyen kitaplar denizinde boğulduğu ve (bazılarının renkli 
bir şekilde ifade ettiği gibi) sadece kendi en beğendiklerini ayakta bı-
rakmak için mükemmel kitaplardan oluşan bir ormanı temizleyerek 
karşılık verdikleri doğru değildir. İlk Hristiyanlar çok geniş bir inanç 
çeşitliliğine sahip değildi. Aslında, birinci yüzyıla güvenle tarihlen-
dirilen tek Hristiyan yazıları, nihayetinde Yeni Antlaşma’yı oluşturan 
yazılardır. Sadece bu da değil, ikinci yüzyılın ilk yarısına tarihlenen 
bir sonraki en eski kitaplar, elçisel babalar olarak adlandırdığımız bir 
grup öğretmen tarafından yazılmıştır ve tüm bu kişiler, sonunda Yeni 
Antlaşma’yı oluşturan kitaplarla ezici bir doktrinsel mutabakat için-
deydiler. Sadece ikinci yüzyılın ikinci yarısında –Yeni Antlaşma’yı 
oluşturan kitapların çoğunun yazılmasından yüz yıl sonra– bu ilk ki-
tapların öğretisinden önemli ölçüde ayrılan belgeler ortaya çıkmaya 
başladı. Ve o zaman bile, bu sonradan kaleme alınmış eserler, onları 
güçlü ve kabul edilmiş bir geleneğe sadece meydan okuyan belgeler ol-
makla sınırlayan önceki kitaplara dair bir farkındalığı göstermektedir.

Peki buradaki mesele nedir? Hristiyan tarihinin ilk iki yüzyılın-
da “Müjdeler” ve diğer belgelerden oluşan çalkantılı bir deniz olduğu 
fikri kesinlikle doğru değildir. Yeni Antlaşma’yı oluşturan kitaplar 
vardı ve bir yüzyıl sonra da onlara meydan okumaya çalışan kitaplar 
ortaya çıktı.

İkinci olarak, komplo teorilerinin tümü, dördüncü yüzyıl pis-
koposları onu devre dışı bırakmadan önce birkaç yüzyıl boyunca 
varlığını sürdüren bu çalkantılı denize dayanıyor. Ancak kilise, Yeni 
Antlaşma’yı oluşturan kitaplarımızı herhangi bir komplo teorisine ait 
zaman çizelgesinden çok daha önce yetki sahibi olarak kabul etmiş 
görünmektedir. Genellikle şüpheciler, dördüncü yüzyılda bir kon-



54    Kutsal Kitap’a Neden Güvenelim?

sey ya da piskopos tarafından düzenlenene kadar hiçbir kanonun var 
olmadığını iddia ederler. Ama aslında kanıtlar, kilise bir avuç Yeni 
Antlaşma kitabının yetkisini dördüncü yüzyıla kadar tartışmış olsa 
da, Hristiyanların Yeni Antlaşma olarak bildiğimiz kitapların büyük 
çoğunluğunu en geç ikinci yüzyılın sonunda yetki sahibi olarak kabul 
ettiklerini göstermektedir. Aslında, Hristiyanlar bu kitapların çoğu-
nun (Pavlus’un yazılarının çoğu da dahil olmak üzere) birinci yüzyılın 
sonunda böyle bir yetkiye sahip olduğunu yaygın olarak kabul etmiş-
lerdir.

Dört Müjde kitabına –Matta, Markos, Luka ve Yuhanna’ya– ge-
lince, kilisenin bunları çok erken bir tarihte, dördüncü yüzyıldan çok 
daha önce tek yetkili kitaplar olarak tanımladığını düşünmek için iyi 
nedenlerimiz vardır. Bu tartışmanın çok ilginç bir tanığı olan Lyon 
piskoposu İreneus, M.S. 180 civarında Tanrı’nın kiliseye dört Müj-
de kitabı vermesinin uygun olduğunu çünkü dünyanın dört köşesi ve 
dört rüzgâr olduğunu yazmıştır. Yıllar boyunca bazı insanlar bu ko-
nuda İreneus’la alay etmekten geri durmamışlardır; “Dört rüzgâr var, 
öyleyse elbette dört Müjde kitabı olmalı” iddiasında bulunan bir geri 
zekâlı nasıl olabilir? Bunun birilerini ikna etmesini nasıl bekleyebilir? 
Hadi ama. İreneus burada mantıklı bir tartışma yapmaya çalışmıyor. 
Bu akıl yürütmeyle şüphecileri ikna etmeye çalışmıyor. Aksine, yaptığı 
şey Hristiyanların dört Müjde kitabına sahip olmasının ne kadar gü-
zel, uygun ve doğru olduğuna dair estetik bir vurgu yapmaktır; bu vur-
gu öncelikle zaten ikna olmuş ve sadece bu inançlarının teyit edilmesi-
ne ihtiyaç duyan kişilerde yankı bulacaktır. Tarihsel nokta da burada 
yatmaktadır. İreneus’un bu tür bir argümanda bulunması –şüphecileri 
ikna etmeye çalışmaktan çok, zaten gerçek anlamda imanlı olanlarla 
birlikte sevinmesi ve onları onaylaması– M.S. 180 yılında gerçekten 
de dört Müjde kitabı ve sadece dört Müjde kitabı olduğunun yaygın bir 
şekilde kabul edildiğini göstermektedir.

Ancak konu burada bitmiyor. Daha da geriye gidersek, M.S. 
150’lerde yazan inanç savunmacısı İustinus’un (Justin Martyr) ve M.S. 
110 gibi erken bir tarihte yazan Papias adında birinin dört yetki sahibi 



Bunlar Gerçekten Aradığımız Kitaplar Mı?     55

Müjde kitabını kabul ettiği görülmektedir. Hatta Papias’ın Elçi Yu-
hanna’nın diğer üç Müjde kitabını kabul ettiğini ve kendi Müjdesi’ni 
yazdığını aktardığına dair bazı ilgi çekici kanıtlar da mevcuttur.4

Mesele şu: Dördüncü yüzyıldaki bir grup piskopos ve onların 
pagan imparatorunun, farklı Müjde yazarları ve mektup yazarlarının 
elinden çıkmış ve hepsinin kabul görmek için eşit derecede yarıştığı 
Müjde kitaplarını devre dışı bırakıp yok etmeye çalıştığı resim, sadece 
bir kitap satma saçmalığıdır. Tarihsel gerçek şudur ki, Yeni Antlaşma 
belgelerinin büyük çoğunluğu, özellikle de dört Müjde, çok erken bir 
dönemde yetki sahibi olarak tanımlanmış ve kabul edilmiştir ve bu 
genel fikir birliğine “meydan okuduğunu” iddia eden yazılar ancak bir 
yüzyıl kadar sonra ortaya çıkmaya başlamıştır. Eğer bu doğruysa, o 
zaman Yeni Antlaşma kanonuna tarihsel bir güven tesis etme yolunda 
önemli bir adım atmış oluruz: Bu kitapları ayrıcalıklı kılmak ve diğer 
“eşit derecede akla yatkın ama utanç verici” olanları örtbas etmek için 
bir komplo yoktu.

Seçmediler, Ellerine Ulaşanı Benimsediler
Durum böyle olsa bile, başka bir soru varlığını sürdürmektedir. Yeni 
Antlaşma belgeleri sahte ya da kötü niyetli iddialarla kanonlaştırıl-
mamış olsa bile, ilk Hristiyanların kanonlaştırma için seçtikleri bel-
gelerin nihayetinde akla yatkın, tarihsel olarak geçerli nedenleri olup 
olmadığını sormak zorundayız.

Ama durun bakalım. Bir önceki paragrafta fena hâlde yanlış bir 
şey söyledim. İlk Hristiyanlar aslında asla hangi kitapların kanona da-
hil edilmesi gerektiğini “seçtiklerinden” bahsetmezlerdi. Onlara “Ne-
den seçtiğiniz kitapları seçtiniz?” diye sormak, “Neden ebeveynlerinizi 
seçtiniz?” diye sormak gibi olurdu.

Gerçek şu ki, ilk Hristiyanlar bunu hiç de böyle düşünmüyorlar-
dı. Hangi kitapların kanona dahil edilip hangilerinin edilmediği hak-
kında yazarken defalarca “benimsedik” ve “bu kitaplar bize aktarıldı” 
gibi ifadeler kullanmışlardır. Süreçteki rollerine ilişkin anlayışları yar-



56    Kutsal Kitap’a Neden Güvenelim?

gıda bulunan, işaret eden, seçen bir parmak değil, daha ziyade kalkık, 
açık, benimseyen bir eldi.

Bakın, bu sadece anlamsal bir nokta değil, hatta ruhsal bir nokta 
da değil (henüz). Bu tarihsel bir meseledir ve kanonizasyon sürecinin 
nasıl gerçekleştiğine dair zihnimizdeki resim üzerinde büyük bir et-
kisi vardır. İlk kilisenin hangi kitapları kanonize edeceğini “seçtiği” 
fikri, boş bir sayfa ve bir grup ayırt edilmemiş kitapla başladıklarını 
ve daha sonra bu kitapları değerlendirme ve hangilerine ayrıcalık ta-
nıyacaklarına karar verme sürecine başladıklarını ima eder. Ancak ilk 
Hristiyanların hiçbiri için bu asla böyle olmamıştır. Doğrusu, her bir 
Hristiyan –aslında her kuşak– boş bir sayfayla değil, bir önceki ku-
şaktan miras aldıkları ve o kuşağın da kendilerinden önceki kuşaktan 
miras aldığı bir grup yetki sahibi kitapla başladılar ve bu geriye doğru 
böyle devam ederek elçilere kadar gitti. Doğru, zaman zaman birileri 
bu miras alınan kitaplar dizisine şu ya da bu şekilde meydan okuyacak 
ve Hristiyanlar bununla başa çıkmak zorunda kalacaktı. Ancak gerçek 
şu ki, seçmekten ya da karar vermekten değil, sadece aktarılanı benimse-
mekten bahsediyorlardı. Onlarınki temelde alçakgönüllü bir duruştu. 
Ellerine ulaşanı benimsediler; seçim yapmadılar.

İyi Sebepleri Vardı
Yine de, ilk Hristiyanların yetki sahibi olarak kabul ettikleri yazıların 
gerçekten de doğru yazılar olduğundan nasıl bu kadar emin olabildik-
lerini sorabiliriz. Miras alınan geleneğe meydan okunduğunda –yani, 
bazıları şu ya da bu kitabın kanona ait olmadığını söylerken, diğerleri 
şu ya da bu kitabın ait olduğunda ısrar ettiğinde– buna nasıl cevap 
verdiler? İlk Hristiyanların “Evet, bu kitabın kanona ait olduğundan 
eminiz ve işte nedeni” ya da “Hayır, bu kitabın kanona ait olmadığın-
dan eminiz ve işte nedeni” diyebilecekleri sağlam bir kriterleri var mıy-
dı? Başka bir deyişle, kendilerine aktarılanları körü körüne mi kabul 
ettiler, yoksa bu kitapları kabul etmek için iyi ve akla yatkın sebepleri 
var mıydı?



Bunlar Gerçekten Aradığımız Kitaplar Mı?     57

Cevap, aslında bu tür sebeplere (bu tür kriterlere) sahip oldukları 
ve bunlardan dördünün –hangi kitapları kabul edeceklerine dair– bi-
rincil testleri hâline geldiği yönündedir. Bu dört kriter şunlardır: elçi-
sellik, antiklik, doğruluk (ortodoksluk) ve evrensellik.

Eğer zamanımız ve yerimiz olsaydı, Hristiyanların kilisenin ne-
den belirli kitapları yetki sahibi olarak kabul etmesi ya da etmemesi 
gerektiğini tartıştığı tüm erken dönem kaynaklarını araştırırdık ve bu 
çalışma sayesinde bu dört kriterin (ve diğerlerinin) ortaya çıktığını gö-
rürdük. Ancak böyle bir zamanımız ya da yerimiz yok; sonuçta bu kısa 
bir kitap! Neyse ki, erken tarihli bir belge bu dört kriterden en az üçü-
nün aynı yerde kullanıldığını göstermektedir. Muratoryan Kanonu 
(ya da Muratoryan Parçası) olarak adlandırılan bu belge, muhtemelen 
ikinci yüzyılın sonlarında Grekçe olarak yazılmış bir belgenin yedin-
ci ya da sekizinci yüzyılda yapılmış Latince çevirisidir. Tam metnini 
kanonla ilgili iyi ve kapsamlı bir kitapta bulabilirsiniz (Ek’e bakınız), 
ancak burada kriterlerimizi nasıl kullandığını gösteren birkaç cümleyi 
alıntılamak yeterli olacaktır. En önemlisiyle başlayalım: elçisellik.

1. Kriter: Elçisellik
Elçisellik basit bir anlamı olan karmaşık bir kelimedir. Oldukça açık 
bir şekilde, bir belgenin ya İsa’nın bir elçisi ya da İsa’nın bir elçisinin 
yakın bir yoldaşı tarafından yazılmış olduğuna işaret eder. Murator-
yan Kanonu’nun yazarı, kanonik kitapları savunmak için tekrar tekrar 
özellikle bu teste dayanır. Örneğin, “Müjde kitaplarının dördüncü-
sü öğrencilerden biri olan Yuhanna tarafından yazılmıştır” der. Luka 
Müjdesi için “Pavlus’un yetkisiyle Luka tarafından yazılmıştır” der ve 
benzer şekilde Pavlus’un mektupları için de “kutsanmış Elçi Pavlus’un 
kendisi … yedi kiliseye ismen yazmıştır” der.5

Elçisellik, ilk kilisenin kanonikliği tanımlamak ve savunmak için 
kullandığı en önemli kriterdi. Bu fikir son derece basit ve güçlüydü: 
Herhangi biri İsa hakkında bir kitap yazamaz ve kilisenin bunu Kutsal 
Yazı olarak kabul etmesini bekleyemezdi. Hayır, bu düzeyde bir yetki 



58    Kutsal Kitap’a Neden Güvenelim?

İsa’nın özel olarak elçiler olarak atadığı kişilere ve elçilerin birkaç ya-
kın yoldaşına ayrılmıştı.

Burada dikkat edilmesi gereken ilginç bir nokta, ikinci yüzyıldan 
altıncı yüzyıla kadar pek çok Kutsal Kitap yazarının, elçilerin ve İsa’nın 
birinci yüzyıldaki diğer takipçilerinin isimlerini belgelerine ekleyerek ki-
liseyi nasıl kandırmaya çalıştıklarıdır! Peki bunu yapma sebepleri ney-
di? Basit: Kitaplarını bir elçi ya da elçiye eşlik eden bir kişi tarafından 
yazılmış gibi gösteremedikleri sürece, dünyada yetkiye sahip olarak 
tanınma şanslarının olmadığını biliyorlardı.

2. Kriter: Antiklik
Antiklik kriteri elçisellik kriteriyle yakından ilişkiliydi ve aslında 
muhtemelen öncelikle bir kitabın gerçekten elçisel olup olmadığını 
belirlemeye yardımcı olmak için kullanılıyordu. Basitçe söylemek ge-
rekirse, bir kitabın bir elçinin yetkisine sahip olabilmesi için, birinci 
yüzyıldan kalma eski bir kitap olması gerekirdi. Bundan daha yakın 
bir zamanda yazılmış kitaplar bu niteliğe sahip değildi çünkü elçilerin 
hepsi ikinci yüzyılın başında ölmüştü. Dolayısıyla antiklik kanona da-
hil olmayı garanti etmiyordu, ama bir belgenin antik olmaması kanona 
dahil olmayı hemen engelliyordu.

Hermas’ın Çobanı adlı bir kitabı “zamanımızda Roma şehrinde 
Hermas tarafından oldukça yakın bir zamanda yazıldığı … ve bu ne-
denle … zamanın sonuna kadar, ne sayıları tamamlanmış olan pey-
gamberler ne de Elçiler arasında kilisede halka açık bir şekilde oku-
namayacağı”6 için reddeden Muratoryan Kanonu’nda gördüğümüz 
şey tam olarak budur. İlk Hristiyanlar bir bakıma, “Çaylaklar uygun 
değildir!” dediler.

3. Kriter: Doğruluk (Ortodoksluk)
Kanonlaştırmanın üçüncü kriteri, bir kitabın İsa’nın kendisinden ak-
tarılan doktrinsel gelenekte yansıtılan hakikat standardıyla uyumlu 
olması gerektiğiydi. Başlangıçta bu geleneğin büyük bir kısmı sözlü 
olarak, yıllar boyunca ağızdan ağıza aktarılmıştı. Ancak zaman geç-



Bunlar Gerçekten Aradığımız Kitaplar Mı?     59

tikçe ve çeşitli Müjde kitapları ve mektuplar yazıldıkça ve daha sonra 
yetki sahibi olarak kabul edildikçe, kanonun kendisi diğer kitapların 
ölçüldüğü standart hâline geldi. Böylece, eğer bir kitap hâlihazırda 
tanınan yetki sahibi kitaplara aykırı bir şey öğretiyorsa, reddedilmiş-
tir. Muratoryan Kanonu’nun yazarı dört Müjde için şöyle demektedir: 
“Müjde kitaplarında çeşitli fikirler öğretilmiş olsa da, tek bir egemen 
Ruh tarafından hepsinde Doğuş, Elem, Diriliş, öğrencilerle konuşma 
[ve] ikinci gelişle ilgili her şey beyan edildiğinden, bu durum imanlı-
ların imanı için hiçbir fark yaratmaz.”7 Dört Müjde kitabı, yalnızca 
elçisel ve eski olmakla kalmayıp, aynı zamanda hakikat standardıyla 
da tutarlıydı ve bu nedenle tereddütsüz yetki sahibi olarak kabul edil-
meliydi.

4. Kriter: Evrensellik
İlk kilisenin kabul edilen kanonunu savunmasında bir kriterin daha 
önemli olduğu kanıtlanmıştır: evrensellik. Bu düşünceye göre, yetki 
sahibi olarak kabul edilen tek kitaplar, bilinen dünyanın her yerinde-
ki Hristiyanların kullandığı ve değer verdiği kitaplardı. Eğer bir ki-
tap belirli bir mezhepten çıkmışsa ya da dünyanın sadece belirli bir 
bölgesinde kullanılıyorsa, o kitap reddedilirdi. Öte yandan, herhangi 
bir nedenle sorgulanan bir kitap, dünyanın her yerindeki Hristiyanlar 
tarafından kullanılıyorsa, davası büyük ölçüde güçlenebilirdi. Gerçek-
ten de, hem İbraniler Mektubu’nun hem de Vahiy Kitabı’nın yaygın 
kullanımı, bu iki kitabın da sonunda kanonun bir parçası olarak kabul 
edilmesine katkıda bulunmuştur.

Yani… Doğru Kitaplara Sahip Miyiz?
Peki, bütün bunlar bizi nereye götürüyor? Öncelikle, Yeni Antlaşma 
kanonunun, bir grup kitaba ayrıcalık tanıyıp İsa’ya “farklı bir bakış 
açısı” kazandıracak olan diğerlerini örtbas etmeye yönelik hain, geç 
dönem bir komplodan kaynaklanmadığı sonucuna varıyoruz. Gerçek 
şu ki, böyle bir “diğerleri” yoktu, çok sonrasına kadar yoktu ve ancak 
o zaman yerleşik ve giderek güçlenen bir geleneğe tepkisel bir meydan 



60    Kutsal Kitap’a Neden Güvenelim?

okuma olarak vardı. Bu da bize, ilk Hristiyanların kanonlarını savun-
mak için bugün söylediğimiz gibi basitçe mistisizme, rastlantısallığa 
ya da belirsiz bir doğrumsuluk hissine başvurmadıkları konusunda 
güven vermektedir. Aksine, İsa’nın yaşamını ve öğretilerini korumak 
için neden bu kitapların diğerlerine kıyasla en iyileri olduğunu açıkla-
mak için iyi, akla yatkın, hatta tarihsel olarak anlamlı nedenleri vardı: 
Bunlar elçiseldiler (ve bu nedenle de antiktiler), kuşaklar boyunca ak-
tarılan hakikatle uyum içindeydiler ve dünyanın dört bir yanındaki 
Hristiyanlar onlara değer verdiler ve onları yetkili olarak tanıdılar.

Dolayısıyla, “Doğru kitaplara sahip miyiz?” sorusu söz konusu 
olduğunda şöyle düşünün: Yeni Antlaşmamız’ı oluşturan belgelerden 
hiçbiri bu akla yatkın testlerden kalmamıştır. Elbette, kitaplarımızdan 
bazılarının testleri geçmesi diğerlerine göre biraz daha uzun sürmüş-
tür, ancak sonuçta kilise bunların her birinin yetki kriterlerini tam ve 
eksiksiz olarak karşıladığını kabul etmiştir. Bunun anlamı şudur ki, 
Yeni Antlaşma kanonumuzda, orada akla yatkın kriterlere göre bu-
lunmayan hiçbir kitap yoktur. Hepsi antiktir, hepsi elçiseldir, hepsi 
miras alınan hakikat standardıyla uyumludur ve hepsi geniş çapta 
kabul görmüştür. Kısacası, İsa’nın yaşamı ve öğretilerinin güvenilir 
tanıklarıdırlar.

Dahası ve belki de daha önemlisi, dünya tarihi boyunca kanona 
ait olup da kanonda yer almayan hiçbir belge olmamıştır. Elbette, bazı 
kitaplar kilisenin ilk yüzyıllarında endişeye neden olmuştur, ancak so-
nunda her birinin antik, elçisel, doğru (ortodoks) ya da yaygın olarak 
tanınan veya bunların bir kombinasyonu olmadığına karar verilmiş-
tir. Örneğin, Hermas’ın Çobanı’nın antiklik ve dolayısıyla elçisellik 
noktasında başarısız olduğunu zaten görmüştük. Hermas tarafından 
yazıldığı ve bir elçi ya da elçinin yakın bir yoldaşı olmadığı için, ilk 
Hristiyanlar bunun yetkili kanonun bir parçası olamayacağını söyle-
mişlerdir. Petrus Müjdesi, diğer birkaç kitapla birlikte iki noktada ba-
şarısız olmuştur: (1) İsa’nın “gizlice” öğrettiği şeyleri –İsa’nın alenen 
öğrettiği şeyler hakkında herkesin bildikleriyle çelişen şeyleri– açık-
ladığını iddia etmiş, dolayısıyla doğruluk (ortodoksluk) testini geçe-



Bunlar Gerçekten Aradığımız Kitaplar Mı?     61

memiştir; ve (2) kilisenin sadece izole ve dağınık bölgelerinde kul-
lanılmış, dolayısıyla evrensellik testini geçememiştir. Ve belki de en 
ünlüsü, Tomas Müjdesi, sadece muhtemelen ikinci yüzyıla kadar son 
hâliyle yazılmadığı için değil (bu, o zamana kadar gerçekten ölmüş 
olan Elçi Tomas tarafından yazılmadığı anlamına gelir), aynı zamanda 
herkesin İsa’nın zaten iyi bilinen aleni öğretilerine yabancı ve hatta 
aykırı olduğunu bildiği öğretiler içerdiği için de sonunda yetkili gö-
rülmeyip reddedilmiştir.

Meseleyi şöyle açıklayayım: Elinizde boş bir sayfa olsaydı, ken-
di Yeni Antlaşma kanonunuzu oluşturma fırsatınız olsaydı ne olurdu? 
Güvenilmemesi gerekenlerin aksine, güvenilmesi gereken eski belgele-
rin bir listesini nasıl tanımlardınız? Şöyle bir şeyden daha iyi bir kriter 
bulabileceğinizi gerçekten düşünüyor musunuz: “Bir kitabın güvenilir 
olması için, 

1.	 İsa’ya en yakın olanlar tarafından yazılmış veya yetki-
lendirilmiş olmalıdır (antik ve elçisel);

2.	 İsa’nın öğretisi olarak her zaman bildiklerimizden (doğ-
ruluk–ortodoksluk) sarsıcı bir şekilde ayrılmaması ge-
rekir; ve

3.	 mezhepsel ya da dar görüşlü olmamalı, aksine Hristi-
yanların geniş kesimleri arasında yaygın olarak kullanıl-
malıdır (evrensellik).”

Açıkçası, bundan daha iyi bir şey bulmanın son derece zor olacağını 
düşünüyorum.

Konuyu biraz daha açmak gerekirse, mevcut Yeni Antlaşma’da-
ki tam olarak hangi kitapları yeni “güvenilecek kitaplar” kanonunuz-
dan çıkarırdınız ve bu, Hristiyan doktrininde ne kadar fark yaratırdı? 
Daha da ötesi, başka hangi kitapların dahil edilmesi gerektiğinde ısrar 
ederdiniz? İlk Hristiyanların çoğu Hermas’ın Çobanı’nın İsa’nın ölü-
münden bir asır sonra rastgele bir adam tarafından yazıldığını bilse 
bile, bu kitap için ısrar eder miydiniz? Petrus tarafından yazılmamış 



62    Kutsal Kitap’a Neden Güvenelim?

olan ve İsa’nın daha önce kimsenin duymadığı “gizli” öğretilerini ara-
ya sıkıştırmak için bariz bir girişim olan Petrus Müjdesi’nde ısrar eder 
miydiniz? Ya da Tomas tarafından yazılmayan ve aşağıdaki gibi metin-
leri kanonlaştırmanızı gerektirecek olan Tomas Müjdesi’ne ne dersiniz:

Simun Petrus onlara, “Meryem bizi bıraksın, çünkü kadın-
lar Yaşam’a layık değildir” dedi.

İsa şöyle dedi: “Onu erkek yapmak için kendim yol gös-
tereceğim; öyle ki, o da siz erkeklere benzeyen diri bir ruh 
olsun. Çünkü kendini erkek yapan her kadın Göklerin Kral-
lığı’na girecektir.”8

(Evet, gerçekten böyle yazıyor.) Anlıyor musunuz? Tüm bunların 
ışığında dürüst olursak, herhangi birimizin sonunda erken dönemde-
ki kilisenin yaptığından daha iyi bir güvenilecek belgeler koleksiyonu 
bulabileceğinden şüpheliyim.

Aslında düşündüğünüzde, ilk Hristiyanlar, İsa’nın gerçekte ne 
söylediği ve yaptığı konusunda hangi belgelerin güvenilir rehberler 
olarak kabul edilmesi gerektiğini belirleme konusunda oldukça iyi bir 
iş çıkarmış gibi görünüyor. Bir yandan, diğer mükemmel derecedeki 
iyi belgeleri örtbas etmek için bir güç oyunu komplosuna girmiş gibi 
görünmüyorlar. Öte yandan, yetki sahibi olarak savundukları belgele-
rin kendi lehlerine oldukça sağlam gerekçeleri var gibi görünüyor.

Eğer durum buysa, o zaman bir şekilde yanlış belgelere sahip 
olduğumuzdan korkmamıza gerek yok; yani, esasında bir yerlerde 
İsa’nın kim olduğu ve ne yaptığı hakkında bize Yeni Antlaşma’dan 
daha iyi bir resim verecek başka belgeler yoktur. Aslında, elimizdeki 
kitapların gerçekten de en iyileri –en eski, en güvenilir, tek kelimeyle 
en güvenilir olanlar– olduğuna çok büyük ölçüde güvenebiliriz.

Elbette, bu sadece bu belgelerin yazarları gerçekten doğru bilgi 
aktarmaya çalışıyorlarsa bizim amaçlarımız için öneme sahiptir.

Ama ya öyle değillerse?



5

Peki Sana Güvenebilir miyim?

“Sokaklar tıklım tıklım. Şehirde yılbaşı gecesi gibi gürültü 
var. Durun bir dakika. Düşman şimdi Palisades’in üzerin-
de görüş alanında. Beş, evet, beş büyük makine. İlki nehri 
geçiyor. Buradan görebiliyorum… Elime şu an bir bülten 
ulaştı... Marslıları taşıyan silindir tüpler ülkenin her yerine 
düşüyor. Biri Buffalo’nun dışında, biri Şikago’da, St. Lou-
is’de… Ne zaman nereye düşecekleri ayarlanmış görünüyor... 
Şimdi ilk makine kıyıya ulaşıyor. Durmuş, şehre bakıyor... 
Diğerlerini bekliyor. Şehrin batı yakasında bir dizi yeni kule 
gibi yükseliyorlar. Şimdi metal ellerini kaldırıyorlar. Artık 
son geldi. Dumanlar çıkıyor… siyah duman şehrin üzerinde 
süzülüyor. Sokaklardaki insanlar olan biteni henüz görü-
yorlar! Doğu Nehri’ne doğru koşuyorlar... Binlercesi, fareler 
gibi yere düşüyor! Şimdi duman daha hızlı yayılıyor. Times 
Meydanı’na ulaştı. İnsanlar kaçmaya çalışıyor ama faydası 
yok. Sinek gibi düşüyorlar! Şimdi duman Altıncı Cadde’yi 
geçiyor... Beşinci Cadde... yüz metre ötede... elli metre...”

[Sonra boğulma sesi, sonra bir boğuşma, sonra sessizlik. 
Ve sonra, yayın dalgaları üzerinde cızırtılı bir sesle şu sözler 



64    Kutsal Kitap’a Neden Güvenelim?

duyuluyor:] “2X2L, CQ’yu arıyor... 2X2L, CQ’yu arıyor... 
New York? Yayında kimse yok mu? Yayında kimse yok mu? 
Kimse yok mu…”1

30 Ekim 1938 Pazar günü, akşam saat 8:15 sularında, ülkenin 
dört bir yanındaki insanlar Columbia Broadcasting System (CBS) ka-
nalını açtıklarında bu haber yayınını duydular. Birkaç dakika içinde 
kanalın New York’taki yapımcısı, öfkeli bir Ortabatı belediye başka-
nıyla telefonda görüşüyor ve kanalın yayını durdurmasını talep ediyor-
du çünkü kasabasının sokaklarını kalabalıklar doldurmaya başlamıştı. 
Kısa bir süre sonra, diğer haber kuruluşlarından muhabirler CBS’in 
merkez binasına akın ederek açıklama talep ettiler. Yapımcı olay anını 
şöyle anlatıyor:

Sonraki saatler tam bir kabustu. Bina bir anda insanlarla ve 
lacivert üniformalılarla doldu... Sonunda basın dehşet için-
de üzerimize salındı. Biz kaç kişinin öldüğünü duymuştuk? 
(Binlercesini bildiklerini ima ediyorlardı.) Jersey’deki bir 
salonda yaşanan ölümcül izdiham hakkında biz ne biliyor-
duk? (Birçok izdihamdan biri olduğunu ima ediyorlardı.) 
Peki ya trafik ölümleri? (Hendekler cesetlerle dolmuş olma-
lı.) İntiharlar? (Riverside Drive’dakini duymadınız mı?) Her 
şey çok korkunçtu ve hafızamda duruyor.2

Şükürler olsun ki, o gece izdihamdan, trafikten ya da intihardan 
ölen hiç kimse olmamış. Marslıların elinden ölen de olmamış. Çünkü 
o gün pek çok insanı paniğe sürüklediği söylenen “haber yayını” as-
lında sadece bir radyo programı, H. G. Wells’in Dünyalar Savaşı adlı 
romanının teatral bir prodüksiyonuydu.

İnsanlar, halkın bir radyo programı yüzünden neden paniğe ka-
pıldığını hep merak etmişlerdir. Yani, daha önce de kurgulanmış dra-
malar dinlemişlerdi; gerçekten de “Dünyalar Savaşı”, Mercury Theatre 
on Air (Merkür Tiyatrosu Canlı Yayında) adlı bir radyo dizisinin par-



Peki Sana Güvenebilir Miyim?     65

çasıydı. Ancak bu olayda, Almanya’yla yaklaşan savaşa dair korkular, 
bu programda reklam aralarının normalden daha uzun olması, baş-
ka bir kanaldaki popüler bir programın uzun sürmesi nedeniyle bazı 
dinleyicilerin açılışı kaçırması gibi çeşitli faktörler, çok sayıda insanın 
gerçekten Marslıların New York’u işgal ettiğini düşünmesine neden olan 
mükemmel bir kargaşa yarattı!

Bu bölümü Kutsal Kitap’ta İsa’nın hayatıyla ilgili anlatılanla-
ra uyarladığımızda ortaya çıkan sonuç çok ilgi çekicidir. Ya CBS’in 
“Dünyalar Savaşı” yayınını dinleyen birçok insan gibi biz de Kutsal 
Kitap yazarlarının amacını yanlış anlıyorsak? Ya bize gerçekte neler 
olduğunu anlatmaya çalışmıyorlarsa, bunun yerine başka bir şey yapı-
yorlarsa; belki de kurgu yazıyor, efsane yaratıyor ya da hatta kandırma-
ya çalışıyorlarsa? Başka bir deyişle,

1.	 Kutsal Kitap el yazmalarından yaptığımız çevirilerin 
güvenilir olduğundan,

2.	 Kutsal Kitap el yazmalarımızın orijinallerinin ne dedi-
ğini doğru bir şekilde yansıttığından ve

3.	 aslında bilgi edinmek için doğru ve en iyi belgelere bak-
tığımızdan,

emin olabileceğimize göre, bir sonraki soru şudur: Kutsal Kitap 
belgelerini kaleme alan kişilerin güvenilir olduklarından emin olabilir 
miyiz? Gerçekten de bize, gerçekleştiğine inandıkları şeyleri doğru bir 
şekilde anlatma niyetinde miydiler?3

İpuçlarını Aramak
“Dünyalar Savaşı” fiyaskosuyla ilgili ilginç olan şey, yayıncıların prog-
ram boyunca defalarca dinlediğiniz şeyin gerçek bir haber değil, kur-
gulanmış bir drama olduğuna dair ipuçları vermesidir. Bunlar ince 
ipuçları da değildi. Örneğin, yayının ilk sözleri şöyleydi: “Columbia 
Broadcasting System ve bağlı istasyonları, Orson Welles ve Merkür 
Tiyatrosu Canlı Yayında programında H. G. Wells’in Dünyalar Sava-



66    Kutsal Kitap’a Neden Güvenelim?

şı’nı sunar.”4 Ayrıca, adamın Mars gazıyla boğulduktan hemen sonraki 
sözler şöyleydi: “H. G. Wells’in Dünyalar Savaşı’nın orijinal bir uyar-
lamasını Orson Welles ve Merkür Tiyatrosu’nun CBS sunumuyla din-
liyorsunuz. Gösteri kısa bir aradan sonra devam edecektir.”5 Program 
yayın sırasında dört kez reklam arası vermiştir. Buna rağmen CBS, o 
akşam ülke çapındaki tüm ağında Mars’ın gerçekten saldırmadığını 
üç kez daha duyurmak zorunda kaldı!

Orson Welles’in “Merkür Tiyatrosu Canlı Yayında” progra-
mını bu akşam … 20:00-21:00 arasında dinleyen ve prog-
ramın H. G. Wells’in ünlü romanı Dünyalar Savaşı’nın gü-
nümüze uyarlanmış bir versiyonu olduğunu fark etmeyen 
dinleyicilerimiz için, tüm romanlarda ve uyarlamalarda 
olduğu gibi hikâye içerisinde bazı Amerikan şehirlerinin 
isimleri kullanılmış olsa da, programda dört kez açıkça ifade 
edildiği üzere, hikâyenin tamamının ve tüm olayların hayali 
olduğu gerçeğini tekrarlıyoruz.6

İnsanların bu ipuçlarını görmemeleri inanılmaz! Programın as-
lında gerçek olayları aktarma niyetinde olmadığına dair göstergeleri 
fark etmeleri gerekirdi. Her şey gözlerinin önündeydi.

Pekâlâ, sorumuza dönecek olursak, şimdi Kutsal Kitap’ın böy-
le bir ipucu verip vermediğini sormamız gerekiyor. Her şeyi bir tarih 
denemesi olarak değil de kurgu, efsane, masal ya da başka bir şey ola-
rak okumamız gerektiğine dair herhangi bir işaret veriyor mu? Kutsal 
Kitap gerçekten de bazı ipuçları vermektedir, ancak bunlar aslında di-
ğer yöne işaret etmektedir. Hepsi de Kutsal Kitap yazarlarının aslında 
olayları gördükleri gibi doğru bir şekilde aktarma niyetinde oldukları 
sonucuna işaret etmektedir.

Ne Yapıyorlardı?
Mesele şu: Eğer Kutsal Kitap yazarlarının doğru haber vermekten farklı 
bir amaçları olduğunu iddia etmek istiyorsanız, entelektüel dürüstlük 



Peki Sana Güvenebilir Miyim?     67

böyle bir iddiada bulunmanızı değil, makul bir alternatif önermenizi 
gerektirir. Eğer olayları doğru bir şekilde rapor etmeye çalışmıyorlarsa, 
o zaman tam olarak ne yapıyorlardı? Bir düşünelim:

1.	 Kutsal Kitap yazarlarının yazarken tarihsel olmayan 
bir amaçları olabilir. Belki de onlar, H. G. Wells gibi, 
doğru olmadığını bildikleri ve başkalarının da doğru 
olarak kabul etmesini asla istemedikleri bir tür roman 
yazıyorlardı. Benzer şekilde, belki de bir efsane oluştu-
ruyorlardı; yani, oldukça dikkat çekici olmayan bir dizi 
olayı alıp olağanüstü ayrıntılarla süslüyorlardı. Doğru, 
efsane geliştiren insanlar, hikâyenin tuhaf ayrıntılarının 
uydurma olduğunu bilseler bile, hikâyelerinin gerçeklik 
veya halklarının kökenleri hakkında –ne kadar gizemli 
olursa olsun– bir şeyler söyleyebileceğine çok sık inanır-
lar. Tabii ki sorun, sonraki dinleyici ve okuyucuların 
her zaman bu ayrımı yapmamaları ve tüm hikâyenin 
doğru olduğunu düşünmeleridir. Yani belki de Kutsal 
Kitap’ta anlatılanlar haber değil, kurgu ya da efsanedir 
ve Hristiyanlar bu espriyi anlamıyorlardır.

2.	 Kutsal Kitap yazarlarının aldatıcı bir amacı olabilir. 
Belki de onlar, kendilerinden önceki ve sonraki pek çok 
insan gibi, kasıtlı olarak herkesin gözünü boyamaya ve 
onları gerçekte hiç olmamış bir şeye inandırmaya çalışı-
yorlardı. Belki de tüm bunlar büyük bir aldatmaca, bir 
güç oyunu ya da kontrolden çıkmış bir hırstı.

3.	 Kutsal Kitap yazarlarının kendileri de kandırılmış ola-
bilir. Bunu söylemek için birinin onları kasıtlı olarak 
aldattığını düşünmeniz gerekmez. Belki kendi zihinleri 
onları aldatmıştır ya da belki de diğer Hristiyanlardan 
duydukları gelenekler bozulmuştur. Durum her neyse, 
belki de yazarlar farkında olmadan bu aldatmacayı bize 
aktarmışlardır.



68    Kutsal Kitap’a Neden Güvenelim?

4.	 Son olarak, Kutsal Kitap yazarlarının ne yapmak iste-
diklerinin pek bir önemi olmayabilir, çünkü bize olan-
ları doğru bir şekilde anlatmaya çalışmış olsalar bile, 
anlattıkları o kadar umutsuz bir şekilde karışık, çelişkili 
ve hatalarla doludur ki, sonunda onlarla ilgili hiçbir şeye 
güvenemeyiz.

Belki de bu senaryolardan biri gerçekten gerçeği yansıtıyordur. 
Peki ya hiçbirinin gerçeği yansıtmadığından emin olabilirsek? Eğer 
yazarların kurgu ya da efsane yazmak niyetinde olmadıkları, kandır-
maya çalışmadıkları, kendilerini kandırmadıkları ya da aldatmadıkları 
ve yazdıklarının bazılarının iddia ettiği gibi hatalarla dolu olmadığı 
ortaya çıkarsa, işte o zaman yazarların gerçekten de bize doğru bilgi 
verme niyetinde oldukları sonucuna yüksek bir güvenle varabiliriz ve 
bu noktada kendimizden emin bir şekilde “Bu belgeler tarihsel olarak 
güvenilirdir” diyebiliriz. Şimdi bu, henüz onların nihayetinde doğru-
yu yakaladıklarından emin olabileceğimiz anlamına gelmiyor; bu bir 
sonraki bölümün sorusu. Ancak yine de, bu bizi uzun bir yola götürür 
çünkü güvenle şunu söyleyebilmek küçük bir şey değildir: “Kutsal Ki-
tap yazarları kurgu yazmıyorlardı, bir aldatmaca yapmıyorlardı, kan-
dırılmamışlardı ve umutsuzca kafaları karışmamıştı. Tüm bunların 
yaşandığına gerçekten inanıyorlardı.”

Kurgu Yazarları Mı?
Bu konu üzerinde düşünmeye ilk olasılığı göz önünde bulundurarak, 
yani Kutsal Kitap yazarlarının tarihsel olmayan bir amaçları olabile-
ceğini ve söylediklerine gerçekten inanmamızı istemediklerini göz 
önünde bulundurarak başlayalım. Burada sorulması gereken ilk soru, 
yazarların bir yerlerde bize kurgu yazdıklarını doğrudan söyleyip söy-
lemedikleridir, tıpkı CBS’in dinleyicilerine bir uyarlama dinledikle-
rini söylemesi gibi. Yanıt hayırdır. Kutsal Kitap’ta buna benzer hiçbir 
şey yoktur. Aslında, Kutsal Kitap yazarları bunun tam tersini defalarca 
açıkça ifade etmektedir. Bize, kelimelerin izin verdiği kadar açık bir 



Peki Sana Güvenebilir Miyim?     69

şekilde, söylediklerine gerçekten inandıklarını söylerler ve bizim de 
buna inanmamızı isterler.

Örneğin, Luka İsa’nın yaşamını anlatmaya şöyle başlar:

Sayın Teofilos,
Birçok kişi aramızda olup bitenlerin tarihçesini yazmaya 
girişti. Nitekim başlangıçtan beri bu olayların görgü tanığı 
ve Tanrı sözünün hizmetkârı olanlar bunları bize ilettiler. 
Ben de bütün bu olayları ta başından özenle araştırmış biri 
olarak bunları sana sırasıyla yazmayı uygun gördüm. Öyle 
ki, sana verilen bilgilerin doğruluğunu bilesin. (Lu. 1:1–4)

Luka, niyeti konusunda daha açık nasıl olabilirdi? Luka “bütün 
bu olayları ta başından özenle araştırmış” biriydi ve şimdi bu adam Te-
ofilos’un İsa hakkında kendisine öğretilenlerin “doğruluğunu” bilmesi 
için bu şeyleri “sırasıyla” yazıyordu. Luka her ne yapıyorsa, sadece bi-
zim eğlenmemiz için bir hikâye yazmıyor; anlattıklarına kesin olarak 
inanmamızı istiyor.

Yuhanna da bize İsa’nın yaşam öyküsünü yazma niyetini anlatır:

İsa, öğrencilerinin önünde, bu kitapta yazılı olmayan başka 
birçok doğaüstü belirti gerçekleştirdi. Ne var ki yazılanlar, 
İsa’nın, Tanrı’nın Oğlu Mesih olduğuna iman edesiniz ve 
iman ederek O’nun adıyla yaşama kavuşasınız diye yazılmış-
tır. (Yu. 20:30–31)

Gördünüz mü? Yine, kurgu yazmıyor; insanların İsa’nın Mesih 
olduğuna gerçekten inanmalarını istiyor, bu da kitabında yazdığı şey-
lerin gerçekten yaşandığına inanmamızı istediği anlamına geliyor.

Başka bir yerde de Yuhanna bize yazma niyetini söylemektedir:

Yaşam Sözü’yle ilgili olarak başlangıçtan beri var olanı, işit-
tiğimizi, gözlerimizle gördüğümüzü, seyredip ellerimizle 



70    Kutsal Kitap’a Neden Güvenelim?

dokunduğumuzu… gördüğümüzü, işittiğimizi size duyuru-
yoruz. (1.Yu. 1:1, 3)

Görüyor musunuz? Yuhanna yazdığı kitaplara yanıt olarak hiç 
kimsenin, “Ah, şu Yuhanna, ne iyi bir hikâye anlatıcısı. Gerçekten 
yayıneviyle bir kitap sözleşmesi yapmalı!” demesini hiçbir şekilde is-
tememektedir. Hayır, bazı şeyleri gerçekten ve hakikaten gördüğünü, 
duyduğunu, hatta dokunduğunu ve deneyimlediğini bilmemizi istiyor 
ve şimdi bunları bize duyuruyor. En azından belirttiği kadarıyla, Yu-
hanna kurgu ya da efsane yazmıyor; söylediklerine gerçekten inanma-
mızı istiyor.

Niyetlerini açıkça ifade etmelerinin ötesinde, Kutsal Kitap ya-
zarları yazdıklarına inanmamızı istediklerine dair başka işaretler de 
verirler. Örneğin, yazarların belirli, doğrulanabilir tarihsel olaylara ve 
koşullara ne kadar sık atıfta bulunduklarını düşünün. Yeni Antlaş-
ma’da bu tür imalar çoktur, ancak tek bir örnek konuyu açıklığa ka-
vuşturacaktır. Luka Müjdesi’nden şu kısa bölüme bakın:

Sezar Tiberius’un egemenliğinin on beşinci yılıydı. Yahu-
diye’de Pontius Pilatus valilik yapıyordu. Celile’yi Hirodes, 
İtureya ve Trahonitis bölgesini Hirodes’in kardeşi Filipus, 
Avilini’yi Lisanias yönetiyordu. Hanan ile Kayafa başkâhin-
lik ediyorlardı. Bu sırada Tanrı çölde bulunan Zekeriya oğlu 
Yahya’ya seslendi. (Lu. 3:1–2)

Bir yazar, Luka’nın burada sadece iki ayet içinde, her biri test 
edilebilir ve doğrulanabilir (ya da Luka bunları yanlış anladıysa çürü-
tülebilir) olan tarihi kişilere, yerlere ve koşullara en az yirmi bir atıfta 
bulunduğuna dikkat çekmiştir!7 Luka’nın ayrıntılara gösterdiği aynı 
özeni ikinci kitabı olan Elçilerin İşleri’nde de görmekteyiz ve Yeni 
Antlaşma’nın diğer yazarları da aynı şekilde yazılarında çağdaş, doğ-
rulanabilir referanslara yer verirler. Buradaki ana nokta yine şudur: 
Luka ve diğer Kutsal Kitap yazarları kurgu ya da efsane yazmıyorlardı; 



Peki Sana Güvenebilir Miyim?     71

aksine, hikâyelerini gerçek, tarihsel yaşamın doğrulanabilir, ayrıntılı 
dokusuna işlemeye dikkat ediyorlardı. Yazdıklarına gerçekten inan-
mamızı istiyorlardı.

Peki ya gerçekten istedikleri şey, söyledikleri yalanlara inanma-
mızsa?

Aldatma Niyetiyle Mi?
Bu da bizi ikinci olasılığa getiriyor: Kutsal Kitap yazarlarının aldat-
maya yönelik bir amacı olabilir. Gerçekte olmayan şeylere inanmamızı 
sağlamaya çalışarak dünyaya bir oyun oynuyor olamazlar mı? Gerçeği 
söylediklerinde ısrar etseler de –hatta araya tarihi gerçekleri sıkıştır-
salar da– aslında bizi kandırmak ve bir sürü yalana inandırmak için 
oyuna getiriyor olmaları mümkün değil mi?

Elbette. Her şey mümkün. Ancak buradaki amacımız pek de 
mümkün olmayan bir şeyi tespit etmek değil. Neyin olası olduğu konu-
sunda bir tür güvene ulaşmaya çalışmaktır. Ve gerçek şu ki, durumu 
dikkatlice düşündüğünüzde, Kutsal Kitap yazarlarının bizi aldatmaya 
çalışıyor olma ihtimali sıfıra yakındır. Şimdi birkaç nokta üzerinde 
düşünelim.

Her şeyden önce, bu türden devasa bir aldatmacayı gerçekleştir-
mek, imkânsız olmasa bile son derece zor olurdu. Bir kere, Yeni Antlaş-
ma’nın yirmi yedi kitabının tamamı İsa’nın yaşamından sadece birkaç 
on yıl sonra yazılmıştır. Bu da, bu kitaplar yayılmaya başladığında, 
İsa’yı ve yaptıklarını kendi gözleriyle görmüş olan yüzlerce, hatta muh-
temelen binlerce insanın hâlâ hayatta olduğu anlamına gelir. Dola-
yısıyla, örneğin Luka bazı şeyleri uyduruyor ya da süslüyor olsaydı, 
etrafta pek çok insan şöyle derdi: “Dur bakalım. Böyle bir şey olmadı. 
Hikâyeni uyduruyorsun, Luka.” Kimsenin böyle bir şey söylediğine 
dair elimizde bir kayıt yok. Bu nokta, en büyük çıkarı Hristiyanlığı 
çürütmek olan insanların bile İsa’nın Kutsal Kitap yazarlarının iddia 
ettiği şeyleri gerçekten yaptığını ve söylediğini inkâr etmediklerini fark 
ettiğinizde daha da güçlenir. Sadece İsa’yı yalancı olmakla ya da yanıl-
makla suçlamışlardır. Eğer bunları söylemediğini –yani Kutsal Kitap 



72    Kutsal Kitap’a Neden Güvenelim?

yazarlarının bunları uydurduğunu– düşünmek için herhangi bir ne-
den olsaydı, Hristiyanlık karşıtlarının bunu belirtmek için hiç vakit 
kaybetmeyeceklerinden emin olabilirsiniz.

İkincisi, hem bu kadar çok görgü tanığının huzurunda bu büyük-
lükte bir aldatmacayı gerçekleştirmek son derece zordur hem de bunu 
yapmaya çalışan biri varsa, birincil sözcüleri olarak seçtikleri kişiler 
pek de uygun kişiler değildir. Bunu bir düşünün. Müjde kitaplarının 
(Matta, Markos, Luka, Yuhanna) dört yazarından ikisinin –Luka ve 
Markos– İsa’nın elçisi olmadığını ya da onu hiç görmediklerini biliyor 
muydunuz? Luka, Pavlus’un yakın bir arkadaşı ve yoldaşıydı, ancak 
kilisede önde gelen bir lider olmaktan uzaktı ve herhangi bir yetki 
iddiası yoktu. Markos hem Petrus’un hem de Pavlus’un arkadaşı ve 
yoldaşıydı, ama aslında en çok, Pavlus’u Pamfilya’da terk etmesi ve 
daha sonra Pavlus’la hizmet yolculuğuna yeniden katılmak istediğinde 
Pavlus’un onu “keskin bir anlaşmazlık” ile reddetmesiyle tanınır (Elç. 
13:13; 15:37-41)! Matta bile, elçilerden biri olmasına rağmen, önce-
sinde Romalılar için çalışan dönek bir vergi görevlisiydi. Şimdi, eğer 
dünyayı aldatmaya çalışıyorsanız, ilk seçeceğiniz kişinin göreceli ola-
rak önemsiz, bölücü bir kaçak ve bir vergi görevlisi olması mantıklı 
değildir. Bu sizi başarıya götürmezdi.

Bu da bizi üçüncü bir noktaya getiriyor. Eğer Yeni Antlaşma’nın 
yazarları dünyayı kandırmaya ya da aldatmaya çalışıyorlarsa, hangi 
makul niyete sahip olabilirler? Kendi adlarını duyurmak mı? Zengin 
olmak mı? Güçlü bir kilisede güçlü liderler olmak mı? Eğer planları 
buysa, o zaman olağanüstü bir şekilde başarısız olduklarını söylemek 
zorundayız. Elçilerin çoğu kafaları kesilerek, çarmıha gerilerek ya da 
diğer korkunç idam yöntemlerine maruz kalarak öldürüldüler.

Bunun da ötesinde, eğer niyetleri bir şekilde kendilerini iyi gös-
termekse –hatta Hristiyanlığı iyi göstermek için yalan söylemek ya da 
abartmaksa– o zaman hikâyenin kahramanlarını kahramanlıktan 
uzak gösteren şeyler de dahil olmak üzere çok fazla utanç verici ayrın-
tıya yer vererek kendilerini sabote etmiş oldular. Yeni dininizi çekici 
kılmak için bir aldatmaca yapmaya çalışıyorsanız, neden gelecekteki 



Peki Sana Güvenebilir Miyim?     73

liderlerinizin İsa’nın ne dediğini anlama konusunda kayalar kadar 
kalın kafalı olduklarına işaret edip durasınız? Neden Petrus’un İsa’yı 
yanlış anlayarak bir adamın kulağını kestiği ve bunun üzerine serseri 
bir çocuk gibi azarlandığı hikâyesine yer veresiniz? Dolayısıyla, neden 
İsa’nın (yaratmaya çalıştığınız bu her şeyi bilen Tanrı-insanın) giysi-
sine dokunanın kim olduğunu bilmediği ya da bir mezarın önünde 
birkaç kadınla ağladığı ya da yiyecek bir şey bulamadığı için bir incir 
ağacını kuruması için lanetlediği gibi garip hikâyeler anlatasınız?

Evet, Hristiyanların tüm bu hikâyelerin nihayetinde derin bir 
anlamı olduğunu söylediklerini biliyorum (ve var da), ancak herhangi 
bir Hristiyan vaiz, o anlama ulaşmanın biraz çaba gerektirdiğini kabul 
edecektir; bu anlam doğrudan görünürde değildir. Mesele de burada 
yatıyor: Yeni dininizi, kurucusunu ve liderlerini iyi göstermek amacıy-
la bir aldatmaca uyduruyor olsaydınız, yaratacağınız türden hikâyeler 
bunlar olmazdı. Ve kesinlikle Markos’un Pavlus’u nasıl terk ettiğini, 
Pavlus’un Markos geri döndüğünde onu nasıl reddettiğini ve tüm bun-
ların devasa bir anlaşmazlığa neden olduğunu anlatarak kirli çamaşır-
larınızı ortaya dökmezdiniz. Bu hikâyeleri anlatmanızın ve tüm o kirli 
çamaşırları ortaya dökmenizin tek nedeni her şeyi iyi göstermek değil, 
olduğu gibi anlatmaktır.

Elbette, her zaman Mançuryalı Aday’a dönüşebilir ve tüm bu 
utanç verici ayrıntıların bizi yoldan çıkarmak için oraya konduğunu, 
aslında bize yalan söyledikleri hâlde, olduğu gibi anlattıklarını düşün-
memizi sağladıklarını söyleyebilirsiniz. Ancak bu noktada bir komplo 
teorisinin birkaç kat derinine inmiş olursunuz ve amacınızın gerçek-
ten gerçeğe ulaşmak mı, yoksa sadece varsayımlarınızı savunmak mı 
olduğunu merak etmek yanlış olmaz.

Her neyse, bu bölümde şimdiye kadar söylediğimiz her şey için 
geçerli olan bir noktaya daha değinmeme izin verin. Kimse bir kurgu 
için ve de bir aldatmaca için ölmez. Eğer bir şey yazmadaki amacınız 
sadece bir roman yazmak ya da bir aldatmaca gerçekleştirmekse, fo-
yanız ortaya çıktıktan sonra ve kafanız kopmak üzereyken hikâyeye 
sadık kalmazsınız. Bu koşullar altında hikâyeye sadık kalmanızın tek 



74    Kutsal Kitap’a Neden Güvenelim?

yolu, yazdığınız şeyin gerçekten yaşandığına samimi bir şekilde inan-
manızdır. Yeni Antlaşma’yı yazan kişilerde de olan şey tam budur. 
Yazarken ve öğretirken bile, söylediklerinden dolayı öldürülebilecek-
lerini biliyorlardı. Yine de tüm tehditlere ve vaatlere rağmen, hatta 
kendi ölüm anlarına kadar, olanları anlatmaya devam ettiler. Hangi 
açıdan bakarsanız bakın. Bu adamlar kurgu yazmıyorlardı ve yalan 
söylemiyorlardı. Yazdıklarına inanıyorlardı ve bizim de inanmamızı 
istiyorlardı.

Sadece Kandırılmış Olamazlar mı?
Ama başka bir olasılık daha var, değil mi? Ya Kutsal Kitap yazarları 
başkalarını aldatmaktan çok kendilerini aldatmışlarsa? Bu teori yüz-
yıllar boyunca çeşitli şekillerde öne sürülmüştür, ancak hiçbir zaman 
elle tutulur bir yanı olmamıştır. Örneğin bunun ünlü bir versiyonun-
da, tüm öğrenciler, dirilmiş bir İsa’ya dair toplu bir halüsinasyon gör-
mekle ve daha sonra geri dönüp bir arka plan hikâyesi oluşturmak için 
efsaneler yazmakla suçlanmıştır. Ancak bunun ne kadar ihtimal dışı 
olduğunu anlamak için fazla düşünmeye gerek yoktur. “Toplu halü-
sinasyon” en başta saçma bir fikirdir. Tanım gereği, halüsinasyonlar 
içsel, kişisel ve bireyseldir. Tek bir kişinin zihninde meydana gelirler ve 
insanlar arasında bir tür altıncı his veya paranormal zihinsel bağlantı 
olduğunu varsaymak istemiyorsanız, bulaşıcı değildirler. Ayrıca, kaç 
farklı insan grubunun, kaç farklı zamanda ve kaç hafta boyunca İsa’yı 
gördüğünü bildirdiği göz önüne alındığında, sürekli ve bulaşıcı bir 
kitlesel halüsinasyon fikri gülünç olmaya başlar.

Bu teorinin daha sofistike bir başka versiyonu, İsa’nın öğrenci-
lerinin bir tür patolojik hüsnükuruntudan muzdarip olduklarını ileri 
sürer. İddiaya göre, İsa’nın ölümünün gerçekliğini kabullenemedikleri 
için, O’nun gerçekten hayatta olduğuna inanarak ve bunu iddia ederek 
bir fantezi dünyasında yaşamışlar ve ardından bir arka plan oluştur-
mak için efsaneler yazmışlardır. Daha sofistike ambalajına rağmen, 
öğrencilerin patolojik hüsnükuruntudan muzdarip oldukları fikri, an-
cak kitlesel halüsinasyon kadar akla yatkındır. Çünkü her ne olursa 



Peki Sana Güvenebilir Miyim?     75

olsun, elçilerin İsa’nın dirilmesini dilemelerine imkân yoktur. Yıkılmış 
olsalar, İsa’nın ölümünü kabullenemeseler ve hâlâ hayatta olduğunu 
düşünmeye devam etmek için bir yol arıyor olsalar bile, kendilerini 
rahatlatmak için diriliş fikrini asla ortaya atmazlardı. Neden böyle bir 
fikri ortaya atmazlardı? Çünkü birinci yüzyıl Yahudileri için diriliş 
çok özel bir anlamı olan teolojik bir kavramdı: sadece zamanın so-
nunda tüm ölülerin birlikte diriltileceği, bazılarının Tanrı tarafından 
mahkûm edileceği ve bazılarının da yüceltileceği bir olaydı. Düşünce 
ve din tarihindeki hiçbir şey, öğrencilerin zihnine, bir insanın dirilişi 
ve yüceltilmeyi erken yaşayabileceği fikrini yerleştiremezdi. Gerçekten 
de, eğer öğrenciler İsa’nın sadece ruhsal olarak hayatta olduğunu ya da 
gerçekten ölmediğini, hatta (Lazar gibi) ölümden dirildiğini iddia et-
selerdi, bu “hüsnükuruntu” suçlaması çok daha mantıklı olurdu. Ama 
aslında iddia ettikleri şey – yani İsa’nın ölümden geçip diğer taraftan 
canlı olarak çıktığı– yeni ve tamamen eşi benzeri görülmemiş bir şey-
di. Bu tür bir fikir –tüm dünya görüşünüzü yeniden ayarlamanızı ge-
rektiren bir fikir– sadece dilemenin bir sonucu olarak aklınıza gelmez; 
yavaş yavaş büyür ve gördüğünüz ve deneyimlediğiniz şeyler diğer tüm 
açıklamaları tamamen mantıksız hâle getirdiğinde kök salmaya başlar.

Bunun yanı sıra, İsa’nın hayatta olduğuna inanmak için saf, naif, 
hüsnükuruntu benzeri bir isteklilik, Kutsal Kitap yazarlarının öğren-
cileri tanımlama şeklinin tam tersidir. Matta, “bazıları[nın] kuşku 
içinde” olduğunu (Mat. 28:17) ve Luka, kadınlar onlara İsa’nın ha-
yatta olduğunu söylemeye geldiğinde, “bu sözler elçilere saçma geldi 
ve kadınlara inanmadılar” der (Lu. 24:11). İsa öğrencilerine göründü-
ğünde bile, Luka “ürktüler, bir hayalet gördüklerini sanarak korkuya 
kapıldılar” der (Lu. 24:37). Bir de parmağını çivi izine ve elini İsa’nın 
böğrüne sokana kadar inanmayı reddeden Tomas vardır (Yu. 20:24-
25).

Öğrencilerin sahip olduğu bu şüpheciliğin hiçbiri (bir karşı ar-
gümanı öngörmek gerekirse), Kutsal Kitap’ta bir erdem olarak göste-
rilmez; çünkü yazarlar şöyle demiyorlardı: “Bu iradesi kuvvetli ve saf 
olmayan adamlara bakın. Gerçekten böyle bir şey olmasaydı, İsa’nın 



76    Kutsal Kitap’a Neden Güvenelim?

yaşadığına bu adamların hiçbiri inanmazlardı!” Tam tersine, Kutsal 
Kitap öğrencilerin inançsızlığını önemli bir utanç olarak tasvir eder. 
İsa birden fazla kez onları bu yüzden azarlar ve hatta Tomas’a özetle 
şöyle der: “Beni gördüğün için iman ettin. Ama görmeden iman eden-
lere ne mutlu!” Olayı anlıyor musunuz? Kutsal Kitap, öğrencilerin 
inanmadaki başarısızlıklarını vurgulayarak, onları katı ve kanıta da-
yalı şüpheciliğin örnekleri olarak göstermiyor. Utanç verici olsa bile, 
bize ne olduğunu anlatıyor ve olan şey kesinlikle patolojik bir hüsnü-
kuruntu vakası değildi.

Bu kendini aldatma argümanının son bir versiyonu da, Kutsal 
Kitap yazarlarının kitaplarını yazmak için kimi zaman dayandıkları 
sözlü geleneğin yıllar içinde bozulmuş olması gerektiğidir. Ne de olsa 
İsa M.S. 33 yılında ölmüştür ve en eski Yeni Antlaşma Müjdesi M.S. 
60 yılına kadar yazılmamıştır. Gerçekten de İsa’nın öğretilerinin ve İsa 
hakkındaki öykülerin yirmi yedi yıl boyunca bozulmadan, ekleme ya 
da çıkarma yapılmadan, yalnızca ağızdan ağıza aktarılmış olarak ka-
labileceğini düşünebilir miyiz? Yine burada birkaç şeyden bahsetme-
miz gerekir. Öncelikle, Yeni Antlaşma yazarlarının hepsi bir dereceye 
kadar sözlü gelenekleri kullanmış gibi görünse de, çoğunun –Matta, 
Yuhanna, Petrus, Yakup ve Yahuda– her şeyin görgü tanığı olduğunu 
unutmamalısınız. Eğer sözlü gelenek bozulmuş olsaydı, bunu bilirler-
di. Sadece bu da değil, İsa’nın öğretisinin Eski Antlaşma peygamber-
leri kadar yetkiye sahip olduğu iddiasını, öğretisinin büyük bir kıs-
mının kısa ve öz, hatırlanması kolay formlarda korunduğu gerçeğiyle 
birleştirdiğinizde, ilk Hristiyanların bunu çok uzun bir süre boyunca 
kelimesi kelimesine hatırlayıp ezberlemeye hem muktedir hem de ka-
rarlı olmaları hiç de şaşırtıcı değildir.

Tüm bunların ötesinde, sözlü aktarım söz konusu olduğunda, 
yirmi yedi yılın, bir geleneğin bozulmadan kalması için hiç de uzun 
bir süre olmadığını fark etmeniz gerekir. Bir deney yapalım. İngilizce-
de bilinen bir çocuk şiiri var: “Jack ve Jill.” Bu şiiri bilenlerden bu şiiri 
zihninden söylemesini istesem ortaya şöyle bir şey çıkar:



Peki Sana Güvenebilir Miyim?     77

Jack ve Jill
Çıktılar tepeye
Bir kova su getirmeye;
Jack yere kapaklandı
Kırdı tacını,
Jill de arkasından yuvarlandı.

“Jack ve Jill” şiirini bilen bir kişi, bu şiirin ne zaman yazıldığını 
biliyor mu? Hayır, bilmiyor. Kimse bilmiyor, gerçi bu soru hakkın-
da hâlâ önemli tartışmalar var! Bildiğimiz kadarıyla, şiirin günümüze 
ulaşan en eski yayını Mother Goose’s Melody: or, Sonnets for the Cradle 
(Kaz Ana’nın Melodisi) adlı, 1791’de Londra’da basılan bir kitaptan 
geliyor, yani iki yüz yıldan uzun bir süre önce.8 Şimdi şöyle bir şey var: 
bu şiiri bilen günümüzdeki bir kişi bu kitabı hiç gördü mü? “Jack ve 
Jill” şiirini Kaz Ana’nın Melodisi’nin 1791 baskısında okuyarak mı öğ-
rendi? Bahse girerim oradan öğrenmedi; hatta bahse girerim herhangi 
bir kitaba da bakmadı. Bahse girerim birileri ona bir noktada ezbere 
okumayı öğretmiştir. Dahası, bahse girerim ona “Jack ve Jill” şiiri-
ni öğreten kişi de 1791 kitabına ya da başka bir kitaba bakmamıştır. 
Muhtemelen birisi ona öğretmiştir ve o kişi de başka birinden öğren-
miş, o da başka birinden öğrenmiş, o da başka birinden öğrenmiştir, 
hem de çok uzun bir süre boyunca. Bu sözlü bir gelenek. Peki, son iki 
yüz yılı aşkın süredir büyük ölçüde sözlü olarak aktarılan “Jack ve Jill” 
şiirinin ne kadar yozlaştığını ve değiştiğini düşünüyorsunuz? Modern 
versiyonumuzun 1791’de yayınlanandan ne kadar farklı olduğuyla il-
gili bir tahmininiz var mı? O versiyona bir göz atalım:

Jack ve Gill
Çıktılar tepeye
Bir kova su getirmeye;
Jack yere kapaklandı
Kırdı tacını,
Gill de arkasından yuvarlandı.9



78    Kutsal Kitap’a Neden Güvenelim?

Bu kadar. 1791’de italik harflerle birlikte bu şekilde basılmıştı! 
“Gill” kelimesinin artık J harfiyle yazılması dışında, “Jack and Jill” şi-
irini okuma şeklimiz iki yüz yıl önce nasılsa bugün de aynıdır. Bu yüz-
den şunu tekrar belirteyim: Sadece yirmi yedi yıllık bir sözlü aktarım 
boyunca bazı şeyleri olduğu gibi tutmak o kadar da zor olmayacaktır.

Bakın, buradaki mesele “Jack ve Jill” şiirinin Yeni Antlaşma’nın 
sözlü geleneğine tam olarak paralel olduğu değildir; paralel değildir ve 
muhtemelen ikisi arasında pek çok farklılık tespit edebilirsiniz. Mesele 
basitçe, çok uzun bir süre boyunca bile sözlü bir geleneği sürdürmenin 
bize göründüğü kadar zor olmadığı, hatta imkânsız olmadığıdır.

Geldiğimiz nokta şudur: “Aldatılmış yazarlar” teorisinin çeşitli 
versiyonlarından hiçbirinin nihayetinde elle tutulur bir yanı yoktur. 
Öğrencilerin kitlesel bir halüsinasyon gördüğü iddiası akla yatkın de-
ğildir ve zaten hiçbir anlam ifade etmemektedir. Öğrenciler patolojik 
bir hüsnükuruntu vakasından muzdarip gibi de görünmemektedir. Ve 
son olarak, gerçek olayların bizzat görgü tanıkları olarak, kesinlikle 
sadece yirmi yedi yıllık bozuk bir sözlü geleneğin bihaber kurbanları 
değillerdi.

Kafaları Tamamen Karışık Mı?
Yeni Antlaşma belgelerinin yazarları kurgu yazmıyorlardı, aldatmaya 
çalışmıyorlardı ve kendileri de kandırılmış ya da aldatılmış değillerdi. 
Yine de geriye son bir olasılık kalmaktadır ve bu olasılık da, yazarların 
amacının nihayetinde önemli olmadığıdır. Önemli olmamasının ne-
deniyse, bize olanları doğru bir şekilde anlatmaya çalışmış olsalar bile, 
kitapları umutsuz derecede karışık, çelişkili ve hatalarla doludur ki, 
sonunda onlarla ilgili hiçbir şeye güvenemeyiz.

Belki de bu suçlamaya yanıt olarak söylenebilecek en önemli şey, 
bunun kanıtlara bakmayan pek çok kişi tarafından desteklenen ve ka-
nıtlara bakan hiç kimse tarafından desteklenmeyen bir yanılgı oldu-
ğudur. Çünkü Kutsal Kitap iki yüz yıldan fazla bir süredir şüpheciler 
tarafından ağır ve ayrıntılı saldırılara maruz kalsa da, iddia edilen her 
çelişki, tutarsızlık ve hatanın en az bir akla yatkın çözümle ve genellik-



Peki Sana Güvenebilir Miyim?     79

le daha fazlasıyla karşılandığını söylemek mantıklı olacaktır. Bunun 
kapsamlı ve devasa bir iddia olduğunun farkındayım ve bunu kanıtla-
manın en iyi yolu, iddia edilen “sorunlu noktaların” yüzlerce sayfalık 
bir listesini oluşturmak ve ardından makul çözümler olup olmadığını 
görmek için bunları analiz etmek olacaktır. Aslında burada bu tür de-
taylı ve kapsamlı bir çalışma yapmayacağız çünkü diğer kitaplar bunu 
defalarca yaptı. Bu nedenle, eğer Kutsal Kitap’ta aklınıza takılan bir 
yer varsa, bu kitaplardan birini bulmanızı, sorunu arayıp bulmanızı 
ve bu sorunla ilgili okumalar yapmanızı tavsiye ederim (Ek’e bakınız). 
Sabırlı bir çalışma ve dikkatli bir anlayışla, en çetin sorunlar bile çö-
zülecektir.

Öte yandan, eğer gerçekten Kutsal Kitap’a karşı bu suçlamayı 
yapan biriyseniz, o zaman size elimden geldiğince açık bir şekilde 
ifade edeceğim: Bence ya bu suçlamayı yapmaktan vazgeçmek ya da 
şüphecilerin iddia ettiği tutarsızlık ve hatalara akla yatkın –hatta ola-
sı– çözümler getirmek için Hristiyan uzmanların iyi niyetli çabalarını 
okumak gibi entelektüel bir sorumluluğunuz var. Tüm bu çalışmalar 
sizi nihayetinde ve tamamen ikna etmeyebilir, biliyorum. Hâlâ başı-
nızı kaşıyabilir, hatta birkaç bölüm hakkında söylenip durabilirsiniz. 
Yine de sizi temin ederim ki, bu çalışmayı yaparsanız, ikna edici ol-
mayanlardan daha fazla ikna edici cevaplara ulaşacaksınız. Yine de, 
Kutsal Kitap’ın umutsuz bir şekilde çelişkili ve hatalarla dolu olduğu 
konusunda ısrar edip aynı zamanda bu iddiayı sınamak için gerekli 
çalışmayı yapmayı reddetmek –en azından entelektüel bir dürüstlük 
söz konusuysa– yapamayacağınız bir şeydir. Öyleyse durmayın, bir göz 
atın. Bulduklarınız sizi şaşırtabilir.

Gerçek şu ki, şüpheciler tarafından iddia edilen tutarsızlıkların 
birçoğunun, biraz daha dikkatli okunduğunda hiç de sorunlu olma-
dığı ortaya çıkmaktadır. İki asırdır süren açık aramalara rağmen, uz-
manlar iddia edilen tutarsızlıkların her biri için akla yatkın çözümler 
önermişlerdir. Sadece bunları bir kitapta aramak için zaman ayıracak 
kadar entelektüel dürüstlüğe ihtiyacınız var.



80    Kutsal Kitap’a Neden Güvenelim?

Ancak diyelim ki, dikkatle inceledikten sonra bile açıklamala-
rın hiçbiri sizi ikna etmedi. Yine de kendinize şunu sormanız gerekir: 
“Anlatılardaki bariz tutarsızlıklar hiçbir şey olmadığını ya da ne olduğu 
hakkında hiçbir şey bilemeyeceğimizi yeterince kanıtlıyor mu?” Yani, 
“Vay be, Matta İsa’nın boş mezarında iki kadın olduğunu söylerken, 
Luka boş mezarda üç ya da daha fazla kadın olduğunu söylüyor. Açık-
ça görülüyor ki, o pazar sabahı ne olduğu hakkında hiçbir şey bileme-
yiz” demek gerçekten ne kadar mantıklı olur? Elbette böyle bir şey söy-
lemezsiniz! Görgü tanıklarının anlatılarındaki birkaç belirgin ayrıntı 
tutarsızlığına işaret etmek pek çok anlama gelebilir, ancak kesinlikle 
hiçbir şey olmadığı anlamına gelmez; ya da ne olduğu hakkında hiçbir 
şey bilemeyeceğimiz anlamına gelmez.

Yeri gelmişken, tam da bu soru –mezarda kaç kadının bulundu-
ğuyla ilgili soru– görünürdeki tutarsızlıkları nasıl kolayca uyumlu hâle 
getirebileceğimize dair iyi bir örnek sunar. Matta sadece iki kadının 
gittiğini iddia etmez; sadece iki kadından ismen bahseder (Mat. 28:1). 
Luka ise mezara kaç kadının gittiğine dair bir şey söylemez, daha ziya-
de ismini verdiği üç kadının ve bazı “öbür kadınlar”ın elçilere mezar-
da olanları anlattığını söyler (Lu. 24:10). Peki burada olan şey nedir? 
Matta ve Luka birbiriyle çelişiyor mu? Hayır, eğer biraz düşünürseniz, 
bir dizi olası çözüm vardır. Belki de Luka mezara giden kadınların sa-
yısıyla ilgili Matta’dan daha kapsamlı bir resim sunarken, Matta daha 
büyük bir gruptan sadece iki kadının adını veriyordur. Ya da mezara 
gerçekten de sadece iki kadın gitmiş, ama döndüklerinde diğer kadın-
lara anlatmışlar ve sonra da hepsi bu hikâyeyi öğrencilere aktarmış 
olabilir. Her ne olmuş olursa olsun, durumu anladınız: Görünürdeki 
tutarsızlıklara pek çok akla yatkın çözüm getirebiliriz ve “Çelişki!” 
diye bağırmakta acele etmemeliyiz.

Bunun da ötesinde, tarihsel olarak konuşursak, anlatılarda yer 
alan görünürdeki tüm farklılıkların düzeltilmediği ve birbiriyle bire-
bir uyumlu hâle getirilmediği gerçeği, aslında bu anlatıların güveni-
lirliklerini iyi bir şekilde ifade etmektedir. Bir uzmanın belirttiği gibi,



Peki Sana Güvenebilir Miyim?     81

Bu hikâyeler, bir kurguyu sürdürmeye hevesli ve bu nedenle 
her şeyi doğru göstermeye çalışan insanlar tarafından us-
talıkla anlatılan hikâyelerle değil, kendilerini şaşırtan ve 
henüz tam olarak uzlaşamadıkları bir şeyi kendi gözleriyle 
görenlerin acele ve şaşkın anlatılarıyla ilişkilendirdiğimiz 
yüzeysel gerilimi sergilemektedir.10

Sonuç olarak, Kutsal Kitap belgelerinin bilgisiz insanların varsay-
dığı kadar çelişkili, karışık ve hatalarla dolu olmadığı sonucuna var-
mak son derece mantıklıdır. Belirli hikâyelerin ayrıntılarının hemen 
birbiriyle örtüşmediği durumlarda bile, bu kanıtlar bizi ellerimizi itiraz 
edercesine havaya kaldırıp hiçbir şey olmadığını ilan etmeye zorlamaz. 
Aslına bakılırsa, olağanüstü bir dizi olayın birkaç tanığının, kurgu 
gerçekleştirmek, aldatmak ya da bir kandırmaca yapmak için ağız bir-
liği etmeyip, sadece olduğuna inandıkları şeyleri olduğu gibi söylemesi, 
İsa’nın yaşamıyla ilgili kayıtlara bizim bekleyeceğimiz türden bir itibar 
verir.

Büyük Bir An
Tamam, bu önemli bir an. Derin bir nefes alın ve dikkatinizi yeniden 
verin! Tartışmanın bu noktasında, son derece önemli bir sonuca vara-
biliriz. Çok yüksek bir güvenle diyebiliriz ki,

Kutsal Kitap, tarihsel olarak güvenilirdir.

Bu noktaya nasıl geldiğimizi hatırlıyor musunuz? Okuyucular 
olarak kendimizden zaman içinde geriye, kaydedilen olaylara doğru 
ilerlediğimizde, şundan çok emin olabileceğimizi tespit ettik:

1.	 Kutsal Kitap el yazmalarından yaptığımız çeviriler doğ-
rudur;

2.	 Kutsal Kitap el yazmalarımız orijinallerinin ne dediğini 
doğru bir şekilde yansıtmaktadır;



82    Kutsal Kitap’a Neden Güvenelim?

3.	 Aslında, bilgi edinmek için doğru ve en iyi belgelere ba-
kıyoruz; ve

4.	 Kutsal Kitap belgelerinin yazarları kurgu yazmıyorlar-
dı, aldatmıyorlardı ve kendileri de aldatılmamış ya da 
kandırılmamışlardı; gerçekte ne olduğuna inandıklarını 
bize anlatmak için yazıyorlardı.

Eğer bu dört ifade gerçekten mantıklı sonuçlarsa, o zaman Kutsal 
Kitap’ın bize yazarların gerçekten olduğuna inandıkları şeyleri anlat-
tığına güvenebiliriz.

Tabii ki, bu bizi son bir soruyla baş başa bırakmaktadır: Yazarla-
rın olduğuna inandıkları şeyin, gerçekten olduğuna güvenebilir miyiz?



6

Peki Yaşandı mı?

İnsanların bazen bir şeyden çok emin olabileceği ve aynı zamanda ke-
sinlikle yanılabileceği konusunda sizi ikna etmeme gerek yoktur her-
hâlde. Yaşamımda kaç kez bir şey olduğunu gördüğümden kesinlikle 
emin olduğumu, ancak daha sonra gördüğümü sandığım şeyin aslında 
hiç de öyle olmadığını öğrendiğimi size anlatamam.

Kutsal Kitap’ın güvenilirliğini değerlendirirken yüzleşmemiz ge-
reken son konu budur. Kutsal Kitap yazarlarının bize gerçekten ne 
olduğunu anlatma niyetinde olmaları, hatta kaydettikleri şeylerin ger-
çekten olduğuna kendilerinin de inanmış olmaları, ama yine de bu 
konuda yanılmış olmaları mümkün müdür? Kandırıldıklarını ya da 
aldatmaya çalıştıklarını ya da kurgu yazdıklarını kastetmiyorum ama 
–hepimizin zaman zaman yaşadığı gibi– düpedüz yanılmış olamaz-
lar mı? Soruyu daha keskin bir şekilde soracak olursak, Kutsal Kitap 
yazarlarının kaydettikleri şeylerde gerçekten haklı olduklarını, yani 
olduğunu düşündükleri ve olduğunu söyledikleri şeylerin gerçekten ol-
duğunu herhangi bir şekilde kesin olarak bilebilir miyiz?1

Hayır, bahsettiğiniz şeyin matematiksel kesinlik olup olmadığını 
kesin olarak bilmenin bir yolu yoktur. Ancak tarihsel olaylar hakkında 
asla matematiksel kesinliğe ulaşamayacağımızı unutmamalıyız. Ta-
rihte ilk elden deneyimlemediğiniz her olayla sizin aranızda, hiçbir 
mantık, akıl yürütme, denklem kurma ya da kanıt toplamanın asla 



84    Kutsal Kitap’a Neden Güvenelim?

tamamen kapatamayacağı bir boşluk vardır. Hepimizin her konuda 
yanılıyor olması her zaman mümkün olacaktır; bu çok az mümkün olsa 
bile yine de mümkündür. Bir zamanlar birisi bu kesinlik boşluğundan 
“geniş ve çirkin bir hendek” olarak bahsetmişti.2 Ve bu hendeğe bakan 
birkaç kişi, ellerini havaya kaldırarak hiçbir tarihsel iddiaya gerçek-
ten güvenmememiz gerektiğini ilan etti. Ancak bu uç konum bizi ka-
ranlık, tarihsel bir nihilizme sürükleyecektir ve kesinlikle hiçbirimiz 
böyle yaşamak istemeyiz; hatta bunu tutarlı bir şekilde yapma yetene-
ğine bile sahip değiliz. Hayır, hepimiz biliyoruz ki, tarihteki olaylar 
hakkında matematiksel bir kesinliğe ulaşamasak bile, aslında onlar 
hakkında tarihsel bir güvene ulaşabiliriz; “Evet, bunun olduğundan 
çok eminim” diyebilecek kadar ve hatta bu olaylarla yaşayacak, onlara 
güvenecek ve onlara göre hareket edecek kadar yüksek bir güven dere-
cesine ulaşabiliriz.

O hâlde tarihin, matematiksel kesinliklerle işi olmaz. Aslında ta-
rih, kesinlik bile aramaz. Bunun yerine, nihayetinde bir şeyin gerçek-
ten gerçekleştiğine dair güvene dönüşen olasılıkları arar. Dolayısıyla, 
herhangi bir olay için tarih önce, tam da Kutsal Kitap’a sorduğumuz 
türden sorularla, olayı aktaran kaynağın güvenilir olup olmadığını 
sorar. Ardından, kaynağın güvenilir göründüğüne karar verdiğinde, 
“Tamam, bu güvenilir kaynağın bildirdiği şeyin tarihte bir olay ola-
rak gerçekten gerçekleştiğini düşünmek akla yatkın mı?” diye sorar. 
Genellikle bu soruya çok hızlı bir şekilde “Evet, elbette akla yatkın” 
yanıtı verilebilir. Eğer güvenilir bir kaynak filanca ordunun filanca 
nehri geçtiğini söylüyorsa, bu geçişle ilgili doğası gereği mantığa aykırı 
bir şey yoksa ve başka hiçbir kanıt ordunun nehri geçmemiş olabilece-
ğini düşünmemize neden olmuyorsa, o zaman genellikle “Evet, filanca 
ordu gerçekten de nehri geçti” deriz. Bu matematiksel bir kesinlik de-
ğildir, ancak güçlü bir tarihsel güvendir.

Mucizeler Sorunu
Ancak Kutsal Kitap söz konusu olduğunda sorun şudur. Elbette, Kut-
sal Kitap orduların nehirleri geçtiğine dair hikâyeler anlatır; ama yal-



Peki Yaşandı Mı?     85

nızca Tanrı nehri ikiye böldükten sonra ordu kuru toprakta yürüye-
bilir! Ayrıca bir adamın suyu anında şaraba dönüştürdüğünü, denizin 
yüzeyinde yürüdüğünü, bir sözüyle insanları iyileştirdiğini ve hatta 
öldürüldükten üç gün sonra ölümden dirildiğini anlatır. Peki tüm 
bunlar ne anlama geliyor? Dürüst olalım. Tarihsel bir kaynak –ger-
çekten güvenilir olduğuna karar verdiğimiz bir kaynak bile olsa– bu 
tür şeyleri bildirmeye başladığında, bu bildirileri bir ordunun nehri 
geçtiğine dair bir kayda verdiğimiz aynı rahatlık ve “evet, evet” ile 
karşılamayız. Onları şu şekilde karşılama eğilimindeyiz: “Hadi ama. 
Ciddi olamazsın!”

Peki neden böyle tepki veriyoruz? Muhtemelen mucize hikâyele-
rine karşı doğal şüpheciliğimizi etkileyen birkaç şey var ama en bariz 
olanı bence aynı zamanda en önemlisi. Mucizelere karşı doğal olarak 
şüpheci yaklaşan insanlar, onları deneyimlememiş insanlardır. Bunda 
şaşırtıcı bir şey yok; hepimiz doğal olarak deneyimlerimizin tamamen 
dışında kalan şeylere inanmakta zorlanırız.

İşte sıkça kullanılan bir örnek: Yaşamı boyunca –uzun zaman 
önce, elektrik ya da herhangi bir modern teknolojiden önce– ekvatora 
yakın tropik bir adada yaşamış bir adam düşünün. Bir gün bir gemi 
geliyor ve denizciler ona çok uzaklardan, kuzeyde bir ülkeden geldik-
lerini söylüyorlar. Sonra da buz denen, suyun çok soğuduğunda kayaya 
dönüşmesi gibi bir şey olan şu garip madde hakkında konuşmaya baş-
lıyorlar. Ekvator adasındaki arkadaşımızın buzla ve hatta (muhteme-
len) buzun oluşması için gereken soğukla ilgili hiçbir deneyimi yoktur. 
Dolayısıyla muhtemelen bu “suyun çok soğuk bir kayaya dönüşmesi” 
olayının hakikaten gerçekleştiğine inanmakta çok zorlanacaktır. Hat-
ta bunun imkânsız olduğunu ve denizcilerin kandırılmış ya da yalancı 
olduklarını bile ilan edebilir. Buz, bu kişinin deneyimlerinin tama-
men dışındadır ve ona inanmaz.

Ama yine de buz vardır.
Mucizeler söz konusu olduğunda, sanırım çoğumuz o buzla kar-

şılaşan tropik adam gibiyiz. Hiç kimsenin su üzerinde yürüdüğünü, 
suyu şaraba dönüştürdüğünü ya da ölümden dirildiğini tecrübe et-



86    Kutsal Kitap’a Neden Güvenelim?

mediğimiz için, bu tür şeylerin gerçekleşmeyeceği, hatta gerçekleşeme-
yeceği varsayımına sahip oluruz. Ancak bunları hiç deneyimlememiş 
olmamız, var olmadıkları anlamına gelmez, tıpkı adadaki adamının 
hiç buz görmediği için buzun var olmadığını söylemesinin saçma 
olması gibi. Aslında, mucizeleri deneyimlemiş biri için –ki dünyada 
milyonlarca insan deneyimlediğini söylüyor– mucizelerin akla yatkın 
(hatta mümkün) olup olmadığı sorusu oldukça saçma görünüyor. Bu 
insanlar “Elbette akla yatkın. Ben onları gördüm” der. Elbette, adadaki 
adam gibi davranabilir ve tüm bu insanların kandırılmış ya da yalancı 
olduğunda ısrar edebilirsiniz, ancak onlar sadece başlarını sallayacak, 
gülümseyecek ve “Bir gün, dostum, umarım dondurmayı deneyimle-
me zevkine sahip olursun” diyeceklerdir.

Anlıyor musunuz? Demek istediğim, sadece kendi deneyiminize 
ya da deneyim eksikliğinize dayanarak mucizeleri ve dolayısıyla Kutsal 
Kitap’ı mantığa aykırı ilan edemezsiniz. Diğer insanlar sizinkinden 
farklı deneyimler yaşamışlardır ve sizinkiyle çelişen her deneyimin 
mutlaka kusurlu olduğunu söylemek kibrin zirvesi olacaktır. Bu ne-
denle, mucizelerin doğası gereği mantığa aykırı olduğunu ilan edecek-
seniz, bunu yapmak için bir nedene ihtiyacınız olacaktır. 

Mucizelere Karşı Argümanlar – Bilimsel İtiraz
Yüzyıllar boyunca insanlar, Kutsal Kitap yazarları tarafından bildiri-
lenler de dahil olmak üzere, mucizelerin umutsuzca mantığa aykırı ve 
hatta imkânsız olduğunu ilan etmek için iki ana argüman sunmuşlar-
dır. Şimdi bunların her biri hakkında biraz düşünelim.

İlk olarak, bazıları her türlü mucizeye karşı bilimsel bir itiraz öne 
sürmüştür. Bu itiraz temelde, özellikle son iki yüzyılda bilimdeki iler-
lemelerin mucizelerin imkânsız olduğunu kanıtladığını söyler. İnsan-
ların ilk başta mucizelere inanmalarının tek nedeni, dünyanın nasıl 
işlediğini anlamamaları ve bu nedenle doğaüstü şeylere inanmaya aşırı 
derecede meyilli olmalarıdır. Biyoloji, astronomi, kimya ve ekoloji an-
layışlarında boşluklar vardı ve bunları mucizelere başvurarak doldur-
dular. Ancak bugün, bilim eskiden mucizelerin köprü vazifesi gördü-



Peki Yaşandı Mı?     87

ğü pek çok boşluğu doldurduğu için, mucizelerin gereksiz olduğu ve 
dolayısıyla gerçekte yaşanmadığı sonucuna rahatlıkla varabiliriz.

Yine de durum gerçekten bu kadar basit mi? Demek istediğim, 
ilk önerme –yani insanların mucizelere inanmasının tek nedeni dün-
yanın nasıl işlediğini bizim kadar iyi anlamamalarıdır önermesi– bile 
Kutsal Kitap’taki mucizelerin çoğu için pek de geçerli değildir. Sonuç-
ta, en eski insanlar bile bir bebek yapmak için iki kişinin gerektiğini, 
su üzerinde yürümeye çalışırsanız batacağınızı ve ölü insanların tekrar 
dirilmediğini çok iyi biliyordu! Yine de Kutsal Kitap yazarları, “Bun-
lar oldu. Biz bunların olduğunu gördük” dedi. Bunun da ötesinde, 
tüm yeni bilgilerimize rağmen, tanık oldukları şeyleri hâlâ onlardan 
daha iyi açıklayamıyoruz. Yani, şimdi Kutsal Kitap yazarlarına şöyle 
diyemeyiz: “Hey, siz cahil insanlar, bir adamın su üzerinde yürümesi-
nin aslında bir mucize olmadığını anlamıyor musunuz? Şu anda bizim 
bildiğimiz gibi kuantum fiziği yasalarını ve izafiyet teorisini biliyor ol-
saydınız, su üzerinde yürümenin tamamen doğal bir olgu olduğunu ve 
heyecanlanacak bir şey olmadığını anlardınız. Bu arada, bir bebeğin 
bakireden doğması, bir adamın fırtınayı dindirmesi ya da bir sözüy-
le hastaları iyileştirmesi ya da bir adamın ölümden dirilmesi de öyle. 
Bilim bunları da açıklayabilir.” Hayır, gerçek şu ki, bilim bu olayları 
bizim için, onlar için olduğundan daha az şaşırtıcı hâle getirmedi.

Demek istediğimi anladınız mı? Bilimin, Kutsal Kitap’takiler de 
dahil olmak üzere mucizeleri artık doğal yollarla açıklayabileceğimiz 
noktaya kadar ilerlediğini söylemenin sorunu, bilimin aslında Kutsal 
Kitap’ta kaydedilen mucizeleri açıklamamış olmasıdır. Ve açıklayamaz 
da. Öyleyse neden bilimin böyle şeylerin asla ve asla olamayacağını bir 
şekilde kanıtladığı yönündeki çok daha büyük iddiaya inanalım ki?

Cevap, inanmamamız gerektiğidir. Açıkça söylemek gerekirse, 
bu itiraz kendi boyunu aşıyor. Bilimin doğaüstü olayların olmadığını 
ve olamayacağını kanıtlamış olması söz konusu değildir. Evrende –ve 
insan deneyimlerinde– bilimin açıklayamadığı pek çok şey olmakta-
dır. Beni yanlış anlamayın. Bilimin açıklayamadığı her şeyin doğa-
üstü olması gerektiğini söylemiyorum. Hayır, bilim ilerleyecek ve şu 



88    Kutsal Kitap’a Neden Güvenelim?

anda yanıtlayamadığı pek çok soruyu gelecekte yanıtlayacaktır. Ancak 
bilimin vaatleri ve sınırlarıyla gerçekten uyum içinde olan hiçbir bilim 
insanı –özellikle de kuantum fiziği, astronomi ve hatta biyoloji gibi 
alanlardaki son gelişmelerle birlikte– “Evren tamamen açıklanabilir ve 
bundan sonra da öyle olacaktır” gibi bir şey söylemez. Aslında, böyle 
bir bilim insanı muhtemelen daha çok şöyle bir şey söylerdi: “Biliyor-
sunuz, keşfettikçe ne kadar çok şeyi gerçekten anlamadığımızı ve hatta 
ne kadar çok şeyin nihayetinde anlayışımızın ötesinde olduğunu fark 
ediyoruz.”

Ayrıca, mucizelerin mümkün olup olmadığı sorusu nihayetinde 
bir Tanrı’nın var olup olmadığına dayanıyor, değil mi? Eğer varsa, o 
zaman mucizeler mümkündür, nokta. Ancak herkes bilimin Tanrı’nın 
var olup olmadığını test etme yeteneğinden tamamen yoksun olduğu-
nu kabul eder. Bilim, Tanrı’nın olmadığını asla kanıtlayamaz ve do-
layısıyla mucizelerin imkânsız olduğunu da kanıtlayamaz. Bu açıdan 
bakıldığında, pek çok birinci sınıf bilim öğrencisinden duyduğum 
“Bilim doğaüstü şeylerin kesinlikle ve kesinlikle olamayacağını kanıt-
lamıştır” şeklindeki uçarı, ukala beyan, kulağa utanç verici derecede 
zayıf gelmeye başlıyor. 

Mucizelere Karşı Argümanlar – Felsefi İtirazlar
Mucizelerin akla yatkınlığına karşı yapılan ikinci bir itiraz ise felsefi 
bir itirazdır. Buna göre, bilim mucizelerin imkânsızlığını kanıtlayama-
sa bile (önemli bir taviz, dikkat edelim!), yine de mucizevi bir olayın 
gerçekten gerçekleşme olasılığının yok denecek kadar az olduğunu ve 
bu nedenle buna asla inanmamamız gerektiğini söylemeliyiz. Örne-
ğin, İsa’nın gerçekten su üzerinde yürüdüğüne asla inanmamalıyız 
çünkü X, su üzerinde yürümeye çalışmış ve batmış herkesi temsil edi-
yorsa (güvenli olması için, bu sayıyı on milyar olarak koyalım, geze-
gende yaşamış herkesin kaba bir tahmini), o zaman İsa’nın gerçekten 
su üzerinde yürümüş olma olasılığı yaklaşık on milyarda birdir. Bu 
oran çok yüksek değil.



Peki Yaşandı Mı?     89

Hadi ama. Bu itiraz çok fazla kanıtla sonuçlanıyor. İnanıp inan-
mayacağınıza karar vermek için her şey üzerinde olasılık hesabı yapa-
mazsınız. Eğer öyle yapsaydınız, bırakın benzersiz olmayı, olağandışı 
ya da nadir olan her şeyden şüphe etmeniz gerekirdi. Bugün dünyada 
yaklaşık yedi milyar insan var, ancak bildiğimiz kadarıyla 100 metreyi 
9,58 saniyede koşan sadece bir kişi var. Öyle olsa bile, şöyle demek saç-
ma ve küstahça olurdu: “Usain Bolt’un 100 metreyi 9,58 saniyede koş-
ma olasılığının yedi milyarda bir olduğunun farkında mısınız? Buna 
inanmak benim için aptallık olur.” Aynı şekilde, İsa’nın su üzerinde 
yürüdüğünü düşünmenin şaşırtıcı olması, bunun gerçekleşmediği an-
lamına gelmez. Ne de olsa İsa’nın öğrencileri bile bu olay karşısında 
hayrete düşmüşlerdi ve bu yüzden de bunu yazmışlardı.

Geldiğimiz nokta burasıdır. Doğal olarak, şüpheciler bu iki ar-
güman üzerinde pek çok farklı varyasyon geliştirir, ancak sonuçta 
hiçbiri mucizeleri ya da doğaüstü şeyleri insan gerçekliği alanından 
dışlama konusunda bu ikisinden daha başarılı olamaz. Bilim, Kutsal 
Kitap yazarlarının bize gördüklerini söyledikleri şeylere bir açıklama 
getirmemiştir ve bu tür şeylerin imkânsız olduğunu kesinlikle kanıtla-
mamıştır. Dahası, olasılıklara dayanarak neyin akla yatkın olduğuna 
karar vermek mantıklı değildir. Gerçek şu ki, eğer doğaüstü olayların 
(hiçbir zaman, hiçbir şekilde) gerçekleşmediğini iddia edecekseniz, 
tam da bunu yapmak zorunda kalacaksınız; kanıt olmadan, gerçekten 
iyi bir neden olmadan bunu ancak iddia edeceksiniz. Başka bir deyişle, 
buna en kötü türden kör bir inançla inanmak zorunda kalacaksınız.

Kutsal Kitap’taki Mucizeler Akla Yatkın mı?
Böylece Kutsal Kitap yazarları olağanüstü şeylerin gerçekleştiğini gör-
düklerini söylemişlerdir ve bu şeylerin doğası gereği imkânsız ya da 
umutsuzca mantığa aykırı olduğunu söylemek için hiçbir mantıklı ne-
denimiz yoktur. Ancak burada karşımıza çıkan başka bir soru daha 
var. Pek çok insan “mucizevi” şeylerin gerçekleştiğine dair pek çok 
hikâye anlatmıştır. Babilliler anlattı. Yunanlılar anlattı. Romalılar da 
öyle. Ve kimse onların mucize hikâyelerine inanmamız gerektiğini 



90    Kutsal Kitap’a Neden Güvenelim?

söylemedi. Peki Kutsal Kitap neden farklıdır? Kutsal Kitap’ın hikâye-
lerini onlarınkinden daha akla yatkın kılan nedir? Cevap, Kutsal Ki-
tap’taki yazıların niteliğinin diğer antik yazıların niteliğinden, onları 
son derece daha akla yatkın kılacak şekilde tamamen farklı olmasıdır.

Ne demek istediğimi açıklayayım. Diğer antik mucize öyküle-
rinde, açıkça tarihsel olayların görgü tanıklarının anlatımlarıyla karşı 
karşıya değiliz; böyle olduklarını iddia bile etmiyorlar. Daha ziya-
de, (1) yüzyıllar boyunca ortaya çıkan ve tıpkı bir gemide büyüyen 
midyeler gibi tekrar tekrar büyütülen efsaneler veya mitler ya da (2) 
başlangıçta dikkat çekici olmayan, daha sonra gerçekten şaşırtıcı olsa 
da yine de az ya da çok gereksiz olan doğaüstü parçalarla süslenmiş 
tarihsel hikâyeleri ele alıyoruz. Bununla kastettiğim, bu hikâyelerdeki 
doğaüstü olayların hikâyenin kendisi için herhangi bir şekilde olmazsa 
olmaz olarak görünmediğidir; hikâye doğaüstü kısımlar olmadan da 
mükemmel bir anlam ifade ederdi, bu da bu kısımların etki için sonra-
dan eklendiğini düşündürmektedir. Mesele şu ki, her iki durumda da 
tarihçiler bu eski hikâyelere bakabilir ve mucizevi ayrıntıların tarihsel 
olmadığı sonucuna çok emin bir şekilde varabilirler. Bunlar ya zaman 
içinde oluşturulmuş mitler ve efsanelerdir ya da etki yaratmak için 
eklenmiş gereksiz süslemelerdir. Ancak bunlar kesinlikle görgü tanık-
larının anlattığı olaylar değildir ve bunlar olmadan tüm hikâyenin bir 
anlamı yoktur.

Bununla birlikte, Kutsal Kitap’taki mucize anlatılarının niteliği 
tam olarak budur. Bunlar ne efsane ne de mittir. Yüzyıllar boyunca 
geliştirilmemişlerdir. Bir kişinin “Ben bunu gördüm ve çok uzun za-
man önce görmedim” demesinin sonucudur. Sadece bu da değil, Kut-
sal Kitap’ta kaydedilen mucizeler, etraflarındaki hikâyeler için olmazsa 
olmazdır. Örneğin İsa’nın mucizeleri sadece meydana gelen şaşırtıcı 
şeyler değildir. Onları incelediğinizde, özünde İsa’nın duyurduğu 
mesajla bağlantılı olduklarını fark edersiniz. Bu yüzden İsa şapkadan 
tavşan çıkarmak yerine insanları iyileştirir; insanları günah hastalı-
ğından iyileştirebileceğini resmetmektedir. Bu yüzden kolundan bir 
madeni para çıkarmak yerine insanları ölümden diriltir; yaptığı işin 



Peki Yaşandı Mı?     91

insanı nasıl ruhsal ölümden ruhsal yaşama geçirdiğini göstermektedir. 
Suyun üzerinde yürümesi bile sadece basit bir gösteri değildi; öğren-
cileri bunun O’nun büyük “BEN”, okyanusu –kadim kaos ve kötülük 
diyarını– itaat altına alan, mezmurda belirtildiği gibi “denizin azgın 
dalgalarından daha güçlü” (Mez. 93:4) olduğu iddiasını doğruladığını 
fark ettiler. Diğer dinlerin ve kültürlerin mucize öyküleri buna hiç 
benzemez.

Ne demek istediğimi anlıyor musunuz? Kutsal Kitap’ın mucize-
leri, onları bulduğumuz hikâyeler için hiçbir şekilde gereksiz ya da 
konu dışı değildir; tam tersine, onlar için olmazsa olmazdır; DNA 
gibi, anlamlarının içine örülmüşlerdir. Dahası, bunlar zaman içinde 
oluşmuş efsaneler ya da mitlerden ziyade, gerçek insanların kendi göz-
leriyle gördüklerini söyledikleri görgü tanıklarının anlatılarıdır. Nere-
sinden bakarsanız bakın, Kutsal Kitap’taki mucize anlatıları bir Grek 
ya da Babil efsanesinden tamamen farklıdır ve bambaşka türden bir 
değerlendirme gerektirir.

Tüm bunlar bizi Kutsal Kitap’ta kaydedilen mucizeler hakkın-
da oldukça önemli bir sonuca götürür: mantıksal olarak imkânsız 
oldukları için mahkeme salonundan kovulmazlar ve diğer “mucize” 
hikâyelerinden çok daha akla yatkındırlar. Yine de, daha da ileri gidip 
gidemeyeceğimizi merak ediyorum. Kutsal Kitap yazarlarının söyle-
diklerinin gerçekten gerçekleşmiş olmasının sadece akla yatkın oldu-
ğunu değil, aynı zamanda gerçekleşmiş olmalarının tarihsel olarak 
olası olduğunu söylememize izin verecek bir güven seviyesine ulaşabilir 
miyiz?

Bence ulaşabiliriz.

Her Şey Dirilişe Dayanıyor
Şimdi bu noktada, nasıl ilerleyebileceğimize dair birkaç seçeneğimiz 
var. İsa’nın hizmeti boyunca yaptığı onlarca mucizeyi kapsamlı bir şe-
kilde incelemeye başlayabilir ve her biri hakkında ne söyleyebileceği-
mizi görebiliriz. Aslında pek çok kitap tam da bunu yapmıştır ve var-
dıkları sonuçlar genellikle aydınlatıcı ve ikna edicidir (Ek’e bakınız). 



92    Kutsal Kitap’a Neden Güvenelim?

Ya da doğrudan tüm Hristiyan inancının temelinde yatan ve aslında 
onu ortaya çıkaran, Hristiyan tarihinin, inancının ve uygulamasının 
tüm üstyapısının nihai olarak dayandığı, hatta Hristiyanların Kutsal 
Kitap’ın Tanrı Sözü olduğuna dair inancının nihai olarak dayandığı 
tek mucizeye gidebiliriz.

Bu da İsa’nın dirilişidir.
İşte gerçekten kaçamayacağınız şey: Eğer diriliş gerçekleştiyse, 

Hristiyanlığın temel üstyapısının geri kalanı da saat gibi işliyor de-
mektir; buna hem Yeni Antlaşma hem de Eski Antlaşma olmak üzere 
Kutsal Kitap’ın yetkisi de dahildir. Eğer diriliş gerçekleşmediyse, o za-
man her şeyi boş verin, çünkü güvenilir Kutsal Kitap yazarlarımızın 
diriliş konusunda –ki bu en önemli şey– yanıldıkları ortaya çıkarsa, 
o zaman pek çok şey hakkında haklı olmaları olası değildir. Ayrıca, 
diğer konularda haklı olup olmamaları da önemli değildir, çünkü her 
şeyin amacı –mucizeler, öğretiler, iddialar– İsa’nın Mesih olduğunu 
göstermektir ve eğer İsa hâlâ ölüyse, o zaman Mesih değildir ve bu 
nedenle geri kalanın hiçbir önemi yoktur. Tüm Hristiyanlık, İsa’nın 
tarihsel olarak –dinî ya da ruhsal olarak değil ama tarihsel olarak– 
ölümden dirilip dirilmediği sorusu üzerinde yükselir ya da çöker.

Kutsal Kitap yazarları İsa’nın Mesih olduğunu düşünüyorlardı. 
Kandırılmamışlardı, kimseyi aldatmaya çalışmıyorlardı ve bir efsane 
yazmıyorlardı. Gördükleri, duydukları, dokundukları ve deneyimle-
dikleri gibi anlatıyorlardı ve okuyucularının da buna inanmasını ger-
çekten istiyorlardı. Hepsi iyi hoş. Ama bu konuda haklı olduklarına 
güvenebilir miyiz?

Evet, güvenebiliriz. Ama nasıl?

İsa’nın Dirildiğine Neden İnandılar?
Bariz bir soru sorarak başlayalım. Kendi anlatılarına göre, Kutsal 
Kitap yazarlarını –ve daha geniş anlamda ilk Hristiyanları– İsa’nın 
dirildiğine inandıran şey neydi? Kendi ifadelerine göre, bu inanç ger-
çekten iki şeyden kaynaklanmıştır: (1) Pazar sabahı İsa’nın ölümünden 
sonra bedeninin konulduğu mezarın boş olduğunu keşfetmeleri ve (2) 



Peki Yaşandı Mı?     93

İsa’nın ölümünden sonra birçok kez fiziksel olarak kendilerine görün-
düğünü deneyimlemeleri.

Şimdi bu deneyimlerle ilgili birkaç şeyin farkına varmak önem-
lidir. Birincisi, yazarlar İsa onlara göründüğünde gördükleri şeyin bir 
hayalet ya da ruh gibi cisimsiz (yani fiziksel bir bedeni olmayan) bir 
şey olduğunu inkâr etmeye kararlıdırlar. Bu nedenle Luka, İsa’nın 
öğrencilerine ilk kez göründüğünde, İsa onları kendisine dokunmaya 
davet edene kadar –“Hayaletin eti kemiği olmaz, ama görüyorsunuz, 
benim var”– ve sonra sırf bunu kanıtlamak için bir parça kızarmış ba-
lık yiyene kadar aslında onun bir hayalet olduğunu düşündüklerini be-
lirtmeye dikkat eder (Lu. 24:39, 42-43). (Anlatıda balığın kızartılmış 
olduğundan bahsedilmesi ilginç, değil mi? Balığın fırında, ızgarada ya 
da sotelenmiş değil de ızgarada pişirilmiş olmasının konuyla ne ilgisi 
var? Hiçbir ilgisi yok. Bu sadece bir efsanenin muhtemelen içermeye-
ceği ayrıntılardan biridir ve bu nedenle bunun orada bulunan birinin 
gerçek görgü tanığı ifadesi olduğunu ince bir şekilde göstermektedir).

Sadece bu da değil, öğrenciler kendilerine görünen bu kişinin 
başka biri değil, çarmıhta ölen İsa olduğunu belirtmek için de büyük 
çaba sarf ederler. İsa Tomas’a, “Parmağını uzat… Ellerime bak, elini 
uzat, böğrüme koy. İmansız olma, imanlı ol” demiştir (Yu. 20:27). 
O bir hayalet değildi; başka biri de değildi. Elçiler gördükleri İsa’nın 
çarmıha gerilmiş olan İsa olduğunda ısrarcıydılar.

Şunu da anlamak önemlidir ki, boş mezar da görümler de tek 
başına elçilerin nihayetinde diriliş hakkında gösterdikleri kesinliği ya-
ratamazdı. Eğer ellerindeki tek şey boş mezar olsaydı, kesinlikle kafa-
larını kaşıyarak uzaklaşırlardı, ama İsa’nın hayata döndüğü sonucuna 
varacakları şüphelidir. Bunu açıklayacak çok fazla alternatif olabilirdi: 
mezar soyguncuları, Romalılar tarafından daha fazla aşağılanma, me-
zarın yerinin tespitinde bir hata, ya da herhangi bir şey!

Aynı zamanda, sadece İsa’yı görmek de bunu açıklamazdı. Yine, 
çok fazla başka açıklama vardı: bir hayalet, bir görüntü, bir sahtekâr, 
ya da herhangi bir şey! Mezardan çürümekte olan bir ceset çıkarıla-
bildiği sürece, kesinlikle hiç kimse tüm bu olanlara diriliş diyemezdi.



94    Kutsal Kitap’a Neden Güvenelim?

Ama bu ikisini bir araya getirmek –boş bir mezar ve İsa’nın gö-
rünmeleri– öğrencilerin gerçekliğinde nükleer bir patlama yaratmak 
için yeterliydi. Mezar boştu çünkü İsa yaşıyordu. Melek, “O burada 
yok” dedi, “söylemiş olduğu gibi dirildi” (Mat. 28:6). Bu onların ta-
nıklığıdır. İşte bu yüzden inandılar ve İsa’nın gerçekten mezardan 
dirildiğine inandıkları için öldüler. Şimdi onlara inanmadığınızı söy-
leyebilirsiniz; o pazar sabahı her ne olduysa, aslında öyle olmadığını 
söyleyebilirsiniz. Ama bunu yapacaksanız, o zaman bir alternatif sun-
manız gerekir. Eğer diriliş gerçekleşmediyse, o zaman ne oldu?

Başka Hiçbir Şey Bunu Açıklayamaz
Bakın, yapamayacağınız tek şey (en azından entelektüel bir dürüstlük-
le) hiçbir şey olmamış gibi davranmaktır. Belli ki bir şey oldu, çünkü 
bu olay iki bin yıldır dünya çapında ve tarih boyunca şok dalgaları 
yarattı. Sadece o öğrencilerin yaşamlarında bile, her ne olduysa, dünya 
görüşlerinin yapısını yeniden düzenlemelerine neden oldu. Çarmıha 
gerilen bu İsa’nın, Yahudilerin uzun zamandır beklediği Mesih oldu-
ğuna, Tanrı’nın Oğlu, doğruluğu kanıtlanmış, günahları taşıyan Tan-
rı Kuzusu, kendi kurtarılmış halkında başlayacak olan yeni bir yara-
tılışın ilk meyvesi, bir gün halkını nihai ve sonsuza dek kurtaracak ve 
dünyayı kendi diriliş yaşamını yansıtan ve ondan akan yeni bir do-
ğumla yeniden kuracak olan kralların Kralı olduğuna inanmaya baş-
ladılar. Bunlara inandıkları için, yaşamlarını inançlarını ilan edebile-
cekleri şekilde yeniden düzenlediler; kariyerlerini bıraktılar, evlerini 
terk ettiler ve nihayetinde (geleneğe göre) teker teker başları kesilirken, 
çarmıha gerilirken, mızraklarla kazığa oturtulurken, derileri yüzülür-
ken ve taşlanırken bile bu inançlarından geri adım atmayı reddettiler.

Tüm bunlara neden olan bir şey oldu.
Ya İsa gerçekten ölümden dirilmişti ya da öğrencilerin –hepsinin 

birden– bu inançları benimsemesine ve korkunç şehitlikler karşısında 
bile yaşamlarını bu inançları ilan edecek şekilde yeniden düzenleme-
lerine neden olacak kadar güçlü başka bir şey oldu. Gerçekten de son 



Peki Yaşandı Mı?     95

soru şudur: Tüm bunları açıklayabilecek güce sahip başka bir alternatif 
öneren oldu mu? Kuşkusuz, pek çok insan pek çok girişimde bulundu.

Belki de kadınlar yanlış mezara gittiler ve bir hata yüzünden her-
kesi heyecanlandırdılar. Belki de. Ama o zaman, İsa’nın dirildiğine 
dair bir inanç şehirde yangın gibi yayılırken, yetkililer neden doğru 
mezardan bir ceset çıkarmadılar? Romalı muhafızlar mezarı mü-
hürlediğine göre, nerede olduğunu biliyorlardı. Ayrıca, daha önce de 
söylediğimiz gibi, sadece mezarın boş olduğunun bildirilmesi İsa’nın 
dirildiğine dair bir inanç yaratmazdı. İsa öğrencilerine de canlı olarak 
göründü! Bize (güvenilir bir şekilde) söyledikleri budur. Eğer yanıldık-
larını söyleyecekseniz, tamam. Ama bu olmadıysa ne oldu?

Tamam, belki de İsa gerçekten ölmedi, sadece ölmek üzereydi, 
sonunda mezardan kaçtı ve öğrencilerinin saklandığı yere geri döndü. 
Olabilir. Ama o zaman neden … aslında, hayır, belkisi yok. Bu çok 
saçma! Gerçekten de İsa’nın –bir şekilde çarmıha gerildikten sonra ha-
yatta kalmayı başararak– yaralı, çarmıha gerilmiş, mızrak saplanmış 
ve artık susuzluktan ve açlıktan ölmek üzere bir şekilde öğrencilerinin 
yanına sendeleyerek geldiğini ve her ne kadar korkmuş ve şüpheci ol-
salar da onları yaşamın Efendisi ve ölümün Fatihi olduğuna ikna etti-
ğini mi düşünmeliyiz? Bence pek olası değil. O noktada vaaz vermeye 
gitmezlerdi; ona bir doktor getirirlerdi!

Pekâlâ, belki de öğrenciler cesedi çaldılar ve sonra İsa’nın ölüm-
den dirildiğini iddia ettiler; belki de bu dünya tarihindeki en başarılı 
aldatmacaydı. Ama hayır, daha önce de söylediğimiz gibi, bu konu-
daki hiçbir şey bir aldatmaca niteliğine sahip değildir ve her şeyden 
önce, kimse bir aldatmaca için ölmez. Eğer dünyayı kandırmaya ça-
lışıyorsanız, iş işten geçtiğinde ve kelleniz uçmak üzereyken –ya da 
çiviler bileklerinizi delmek üzereyken, ya da sizi kaynayan yağa atmak 
ya da tapınağın tepesinden aşağı atmak üzereyken– “Size söylüyorum, 
adam yaşıyor!” demeye devam edemezsiniz. Bu koşullar altında hikâ-
yeye bağlı kalmanızın tek yolu, bunun doğru olduğuna gerçekten inan-
manızdır.



96    Kutsal Kitap’a Neden Güvenelim?

Belki de öğrenciler toplu bir halüsinasyonun kurbanlarıydı. Ha-
yır, bu öneriyi zaten uzun uzun tartışmıştık. Kaç farklı insan grubu-
nun, kaç farklı zamanda ve kaç hafta boyunca İsa’yı gördüğünü bildir-
diği göz önüne alındığında, sürekli, bulaşıcı bir kitlesel halüsinasyon 
fikri yok denecek kadar azdır. Ve elbette, “kitlesel halüsinasyon” fikri 
kendi içinde saçmadır.

Belki de bir rüya, bir görüm, mistik bir deneyim, hatta bağış-
lanma ve yeni ruhsal yaşamla ilgili derin ve ilahi bir duygu onları et-
kilemiştir. Belki de diriliş terimini kullanmakla kastettikleri buydu; 
İsa’nın gerçekten mezardan çıkması gibi birebir algılanması gereken 
bir fikri aktarmıyorlardı. Başka bir deyişle, belki de Yeni Antlaşma’da-
ki tüm öyküler ruhsal gerçekler için sadece büyük bir metafordur, bi-
rebir ve fiziksel olarak algılanması amaçlanmamıştır.

Hayır, gerçek şu ki, her şeyden önce, dirilişle ilgili anlatılar basit 
bir şekilde ruhsal metafor niteliğine sahip değildir. Bu anlatılar, tarih-
te fiziksel olarak meydana gelmiş olayların görgü tanıklığı niteliğinde-
dirler ve bunu görmemek için gözleri büyük ölçüde bulanıklaştırmak 
gerekir. Ayrıca, birinci yüzyıl Yahudi dünyası rüyalara, görümlere ya 
da kişiyi kendinden geçiren dinî deneyimlere yabancı olmadığı gibi, 
yetkililerin öldürdüğü sözde mesihlere de yabancı değildi. Bu arka 
plan göz önüne alındığında, sadece bir rüyanın, görümün ya da mistik 
deneyimin, hele hele bir hissin –idam edilen bir “mesih” ile bağlantılı 
olsa bile– ilk Hristiyanlarla özdeşleşen ve onların şehit olma karar-
lılığının temelini oluşturan İsa’nın dirilişine yönelik sebatkâr, dünya 
görüşünü değiştiren türden bir inanca yol açmış olması düşünülemez. 
Ancak hepsinden önemlisi, hiçbir birinci yüzyıl Yahudisi diriliş ke-
limesini bir rüyayı, görümü ya da mistik bir deneyimi tanımlamak 
için kullanmazdı. Çünkü dirilişin çok özel bir anlamı vardı. Bedenin 
gerçek anlamda, fiziksel olarak hayata dönmesi anlamına geliyordu ve 
kesinlikle bunun dışında bir şeyi ifade etmek için kullanılmazdı. Yine 
de, ilk Hristiyanlar İsa’ya ne olduğunu tanımlamak için tam olarak bu 
kelimeyi kullanmışlardır.



Peki Yaşandı Mı?     97

Tamam, belki de hepsi ciddi bir hüsnükuruntu vakasının kur-
banlarıydı. Belki de İsa’nın ölmemiş olmasını o kadar çok istiyorlardı 
ki, onun dirildiğine inanarak kendilerini kandırdılar. Yine hayır. Öğ-
renciler İsa’nın ölümünün ardından teselli arıyor olsalardı bile, diriliş 
fikrine varamazlardı. Onun “ruhsal olarak” hayatta olduğunu iddia 
ederek kendilerini teselli etmeleri çok daha olasıdır. Ancak İsa’nın za-
manın sonundan önce diriltildiği ve yüceltildiği gibi dünya görüşünü 
değiştiren bir fikre kapılacaklarını düşünmek son derece mantığa ay-
kırıdır. Bu sonuca varmalarının tek yolu, gördükleri ve deneyimledik-
leri şeylerin onlara başka bir seçenek bırakmamış olmasıdır. Ne demek 
istediğimi anlıyor musunuz? İlk Hristiyanlar İsa’nın bir dilek (ya da 
kuruntu) üzerine dirildiğini iddia etmediler. Bu iddiada bulundular 
çünkü gördüklerinin başka bir açıklaması yoktu. Onları bu sonuca 
götüren şey hüsnükuruntu değildi; kendi gözleriydi.

Bunun da ötesinde, elimizdeki anlatılar, öğrencileri İsa’nın ölüm-
den dirildiğine inanmaya entelektüel olarak hiçbir şekilde hazırlıklı 
olarak göstermez. Aksine, onlar inanmadan çok önce, bu konuda ciddi 
şekilde inançsızlık sergilediler; öyle ki, dirilen İsa onları bu yüzden 
azarlamak zorunda kalmıştı. Hayır, öğrenciler zamanın sonundan 
önce bir insanın dirilişine psikolojik, dinî ya da kültürel olarak hiçbir 
şekilde hazır değillerdi. Böyle bir şeyin gerçekten yaşanmış olabilece-
ği, bilinçlerinde tam anlamıyla patlama etkisi yarattı ve onları tüm 
bunların ne anlama geldiğini açıklama mücadelesiyle baş başa bıraktı.

Dediğim gibi, o pazar sabahı bir şeyler oldu. Bunu inkâr etmek 
mümkün değil.

Şimdi size soruyorum, olan şey neydi? Bu bir hata değildi, ölüm-
den dönmek değildi, bir aldatma ya da kandırma değildi, kitlesel bir 
halüsinasyon değildi, bir rüya ya da görüm değildi, mistik bir bağış-
lanma duygusu değildi, hüsnükuruntu değildi; bunların hiçbiri değil-
di. Eğer bunlar değilse, o hâlde olan şey neydi?

Bakın, işin özüne indiğinizde, önümüzde duran kanıtlar –ilk 
Hristiyanların mezarın boş olduğu ve dirilen İsa’yı gördükleri konu-
sundaki kendinden emin ısrarları, bu deneyimlerden kaynaklanan ya-



98    Kutsal Kitap’a Neden Güvenelim?

şamı değiştiren inançları, ölüm karşısında bile inançlarını kararlılıkla 
benimsemeleri– bu kanıtlar yalnızca tek bir olasılıkla açıklanabilir:

İsa gerçekten, hakikaten, bedensel olarak, tarihsel olarak ölümden 
dirilmiştir.

Dirilmiş Bir İsa’nın Etkileri
Bunu söylemeye pek değmez ama tüm bunlar öylece geçip gidebile-
ceğimiz şeyler değil, öyle değil mi? Bunların hepsi muazzam, hatta 
ebedi bir öneme sahiptir. Bu bölümü kapatırken, sayfayı tanınmış bir 
uzmana, meselenin sonucunu çok faydalı bir şekilde ortaya koyan N. 
T. Wright’a bırakmama izin verin. Yavaşça okuyun, dikkatlice okuyun 
ve her şeyi bir kez daha düşünün:

[İsa’nın dirildiği] elbette mantıksal ya da matematiksel açı-
dan kanıtlanamaz. Tarihçi asla Pisagor’un yaptığını yapabi-
lecek bir konumda değildir… Tarihte durum böyle değildir. 
Neredeyse hiçbir şeyin kesin olarak üstü çizilemez; sonuçta 
tarih çoğunlukla olağan dışı ve tekrarlanamaz olanın ince-
lenmesidir. Bizim peşinde olduğumuz şey yüksek olasılıktır; 
bu da tüm olasılıkları, tüm önerileri inceleyerek ve bun-
ların olguları ne kadar iyi açıkladığını sorarak elde edilir. 
Dirilişi tartışırken birilerinin şüpheci eleştirmenlerin şu ha-
yalini ileri sürmesi her zaman mümkündür: erken dönem 
Hristiyan inancının yükselişi için yeterli bir koşul sağlayan 
ancak Aydınlanma sonrası epistemolojik ve ontolojik kate-
gorilere, hatta basitçe ana akım pagan kategorilere uyarak 
hiçbir şekilde parmak ısırtmayan bir açıklama. Son iki yüz 
yıldır pek çok uzmanın (en azından Celsus’tan beri var olan 
eleştirmenlerden bahsetmiyorum bile) umutsuz çabalarına 
rağmen, böyle bir açıklamanın bulunamamış olması kayda 
değerdir. İlk Hristiyanlar boş mezarı ve dirilmiş İsa “karşı-
laşmalarını” ya da “görülmelerini” zaten sahip oldukları bir 
inancı açıklamak için icat etmemişlerdir. Bu inancı, bu iki 



Peki Yaşandı Mı?     99

olgunun gerçekleşmesi ve birleşmesi nedeniyle geliştirdiler. 
Kimse böyle bir şey beklemiyordu; hiçbir din değiştirme 
deneyimi böyle fikirler üretemezdi; ne kadar suçlu (ya da 
ne kadar bağışlanmış) hissederlerse hissetsinler, Kutsal Ya-
zılar üzerinde kaç saat çalışırlarsa çalışsınlar, kimse bunu 
icat edemezdi. Aksini öne sürmek, tarih yapmayı bırakmak 
ve kendi kurguladığımız bir hayal dünyasına, yeni bir biliş-
sel uyumsuzluk içine girmektir ki bu noktada Aydınlanma 
sonrası dünya görüşünün yakın bir çöküş tehlikesi içinde 
görünmesinden umutsuzca endişelenen amansız modernist, 
yine de onu ayakta tutabilmek için stratejiler geliştirir. Ta-
rihçilerin normalde kabul ettiği türden kanıtlar açısından, 
sunduğumuz tez, yani mezar-artı-görünmeler kombinasyo-
nunun erken dönem Hristiyan inancını yaratan şey olduğu, 
bulunabilecek en sağlam kanıttır.3

Kutsal Kitap’a gerçekten güvenip güvenemeyeceğimiz konusunda 
uzun bir yol kat ettik, değil mi? Her fırsatta sorularla karşılaşmamı-
za rağmen, Kutsal Kitap’ın gerçekten güvenilir olduğuna dair yüksek 
derecede tarihsel bir güvene ulaşabildik. İşte şimdiye kadar gördükle-
rimiz: Çevirilerimiz doğrudur; elimizdeki kopyalar orijinallerin sadık 
kopyalarıdır (ya da en azından orijinalleri yeniden oluşturmamıza izin 
verirler); baktığımız belgeler en iyi ve doğru olanlardır; yazarların ken-
dileri ikiyüzlü, hilekâr ya da kurgu yazarları değildi (bize gerçekten 
olduğuna inandıkları şeyleri anlatıyorlardı); ve son olarak, olduğunu 
düşündükleri ve olduğunu söyledikleri şeylerin gerçekten gerçekleştiği-
ne inanmak için çok iyi nedenlerimiz vardır. Anlattıkları mucizeler 
prensipte göz ardı edilemez ve inandırıcılıkları doğaüstü olaylarla ilgili 
diğer tüm tarihsel anlatılardan çok daha fazladır. Hepsinden önemlisi, 
en önemli mucize olan İsa’nın dirilişi söz konusu olduğunda, bunun 
gerçekleştiğinden başka hiçbir açıklama tüm kanıtları gerçekten anlam-
landıramaz.



100    Kutsal Kitap’a Neden Güvenelim?

Ama işte argümanımızın son adımı. Eğer diriliş gerçekleştiyse, 
o zaman Kutsal Kitap’a olan güvenimiz, sadece tarihsel olanın çok 
ötesinde, yepyeni bir güven seviyesine fırlar.

Eğer İsa gerçekten ölümden dirildiyse, o zaman Kutsal Kitap 
Tanrı Sözü’dür.



7

Dirilmiş Bir Adamın
Sözüne Güvenin

Bazı açılardan, bu kitabın bir önceki bölümle bitmesini gerçekten is-
terdim.

Keşke her şeyin temeli az önce tartıştığımız konuya dayansaydı, 
çünkü bunun insanlık tarihindeki en önemli hakikat iddiası oldu-
ğuna inanıyorum: İsa gerçekten bedensel olarak mezardan çıkmışsa, 
önümüzde duran kanıtları en iyi şekilde açıklayabiliriz. Bu nedenle 
kitabın geri kalanını okuyacağınızı ummakla birlikte, en çok bu sonuç 
ve bu sonucun ne doğurduğu hakkında düşünürken etkileneceğinizi 
ve büyüleneceğinizi de umuyorum. İsa’nın gerçekten dirilmiş olması 
sizin için ne anlama geliyor? Bu gerçeğe karşılık vermek için ne yap-
manız gerekiyor?

Ama bu kitabın başlığı Neden İsa’nın Ölümden Dirildiğine Güve-
nelim değil de Neden Kutsal Kitap’a Güvenelim olduğu için, bu soruyu 
sonuna kadar zorlamalıyız. Bu kitap boyunca Kutsal Kitap belgelerini, 
özellikle de Yeni Antlaşma’yı ve daha da önemlisi dört Müjde’yi, ta-
rihsel belgeler olarak düşündük ve konuştuk. Bunu yaparken, onların 
ilahi olduğunu ya da Tanrı’dan geldiğini hiçbir şekilde varsaymadık. 
Onların Tanrı Sözü olduğunu varsaymadık ve hatasız ya da her za-
man doğru olduklarını da varsaymadık. Aslında, tıpkı eski bir köyün 



102    Kutsal Kitap’a Neden Güvenelim?

kalıntılarında gömülü olarak bulabileceğimiz herhangi bir belge için 
yapacağımız gibi, Kutsal Kitap belgelerinin tarihsel tanıklar olarak 
güvenilmez olabileceği her olasılığa izin verdik. Ancak her fırsatta, çe-
virilerimizden orijinal belgelerin tarih boyunca kopyacılar tarafından 
aktarılmasına, bu belgelerin diğerlerinin aksine yetkili olarak kabul 
edilmesine, yazarların kendilerinin güvenilirliğine ve yazdıkları şeyle-
rin gerçekliğine kadar, aslında güvenilir göründükleri konusunda yük-
sek derecede tarihsel bir güvenle sonuca vardık. Baştan sona, Kutsal 
Kitap’ın tarihin bir tanığı olarak güvenilir olduğuna dair güçlü bir 
güven zinciri oluşturduk.

Ancak Hristiyanlar olarak Kutsal Kitap’a güvendiğimizi söyle-
diğimizde, ona güçlü bir tarihsel güven duyduğumuzu kastetmiyoruz. 
Bundan çok daha fazlasını kastediyoruz. Onun Tanrı Sözü olduğuna, 
evrenin Yaratıcısı tarafından esinlendiğine, dolayısıyla söylediği her 
şeyin kesinlikle ve şaşmaz bir şekilde doğru olduğuna inandığımızı 
kastediyoruz. Örneğin benim kilisemin “İman Beyanı” bunu şu şekil-
de ifade etmektedir:

İnanıyoruz ki, Kutsal Kitap, özellikle Eski Antlaşma’nın 39 
ve Yeni Antlaşma’nın 27 kitabı, Tanrı’nın yazılı Sözü’dür; 
ilahi esinle insanlar tarafından yazılmıştır ve mükemmel bir 
göksel öğreti hazinesidir; yazarı Tanrı’dır, amacı kurtuluş-
tur ve içeriği hiçbir hata içermeyen gerçektir; Tanrı’nın bizi 
yargılayacağı ilkeleri ortaya koyar; bu nedenle, Hristiyan 
birliğinin gerçek merkezidir ve dünyanın sonuna kadar da 
böyle kalacaktır; tüm kurtaran bilginin, imanın ve itaatin 
tek yeterli, kesin ve yetkili kuralıdır.1

Kilisemizin üyesi olan herkes, Kutsal Kitap’ın –Yeni Antlaşma ve 
Eski Antlaşma– “Tanrı’nın yazılı Sözü” olduğuna, “ilahi esin” almış 
kişiler tarafından yazıldığına, “mükemmel bir göksel öğreti hazinesi” 
olduğuna, “yazarı[nın] Tanrı” olduğuna ve hatta doğası gereği “hata 
içermeyen gerçek” olduğuna inanır. Açıkçası, tüm bunlar tarihsel gü-
venin çok ötesine geçer!



Dirilmiş Bir Adamın Sözüne Güvenin    103

Burada Hristiyanların bunları söylerken kastettikleri her şeyi 
dikkatlice düşünecek ne zamanımız ne de yerimiz var. Esinlenme ve 
yanılmazlık gibi konular başlı başına kitaplar gerektirmektedir (Ek’e 
bakınız). Bizim amacımız için önemli olan, Hristiyanların Kutsal Ki-
tap hakkında neden bu kadar yüce şeyler söylediklerini anlamamızdır. 
Basitçe söylemek gerekirse, bunun nedeni İsa’nın ölümden dirilmiş ol-
masıdır. İsa’nın dirilişi nedeniyle, İsa’nın söylediklerine inanıyoruz ve 
İsa’nın kendisi Eski Antlaşma’nın tamamını onayladığı ve Yeni Ant-
laşma’nın tamamını yetkili kıldığı için, bunların güvenilir ve doğru 
olduğuna inanıyoruz. Hepsi bu kadar diyebiliriz.

Mesih Ölümden Dirilecek
Hristiyanlar için diriliş birçok önemli şey ifade eder. İsa’ya imanla 
bağlı olan bizlerin, tıpkı O’nun gibi dirileceği anlamına gelir. Bu, Tan-
rı’nın İsa’nın çarmıhta günahlar için sunduğu kurbanı tamamen kabul 
ettiği ve bunun ahlaki borcumuzu ödemek için sonsuz derecede yeterli 
olduğu anlamına gelir. Bu, İsa’nın artık yeryüzünde yaşayan halkına 
önderlik etmek, onları yönetmek, onları korumak, onlar için şefaat 
etmek ve iyilik yapmak üzere yaşadığı anlamına gelir. Bu aynı zaman-
da Tanrı’nın İsa’nın kim olduğu ve ne tür bir yetkiye sahip olduğu 
konusundaki tüm iddialarını onayladığı, kabul ettiği, haklı çıkardığı 
ve teyit ettiği anlamına gelir.

Bu anlaşılması zor bir nokta değildir. Diğer tüm mucizeler gibi, 
İsa’nın dirilişi de hikâyeye gereksiz bir ekleme, sadece iyi bir son sağla-
mak için gereken bir süsleme değildi. İsa bu konu hakkında konuştu-
ğunda, bunu her zaman kimliğiyle ilgili iddialarına sıkıca bağlamıştır. 
Örneğin, Matta bize İsa’nın hizmetinin sonuna doğru üç kez ölümünü 
ve dirilişini önceden bildirdiğini ve her seferinde bunu O’nun Mesih 
olarak kimliğinin gerekli ve onaylayıcı doruk noktası olarak sunduğunu 
söyler. Şimdi bu üç ön bildiriye bakalım.

Birincisi, İsa bir keresinde öğrencilerine kendisinin kim olduğu-
nu düşündüklerini sormuş ve Petrus, “Sen, yaşayan Tanrı’nın Oğlu 
Mesih’sin” (Mat. 16:16) diye yanıt vermiştir. Şimdi bu cümlenin bir 



104    Kutsal Kitap’a Neden Güvenelim?

dünya anlamı var, ama esasen Petrus, İsa’nın İsrail’in uzun zamandır 
vaat edilen, uzun zamandır peygamberlikte bulunulan, uzun zaman-
dır beklenen Mesihi (“meshedilmiş olan” ve dolayısıyla Kral anlamına 
gelir) ve aynı zamanda Tanrı’nın Oğlu olduğunu (yani Tanrı olduğu-
nu) onaylıyordu. Bunu duyan İsa sevindi ve Petrus’a bu bilginin Baba 
Tanrı tarafından kendisine açıklandığı için kutsanmış olduğunu söy-
ledi. Sonra İsa, Petrus’un az önce kendisini ikrar ettiği Kral gibi dav-
ranmaya başladı. Kilisesini –dünyadaki kraliyet elçiliğini– kurdu ve 
onu koruyacağına ve görevinde güçlendireceğine söz verdi. Bu elçiliğe 
kendi adına konuşma yetkisi verdi ve daha sonra, en önemlisi, öğren-
cilerine kendisinin aslında Kral, Mesih olmasının ne anlama geldiğini 
öğretmeye başladı. Matta (unutmayın, o da oradaydı!) bize şunları ak-
tarmaktadır:

O andan sonra İsa, kendisinin Yeruşalem’e gitmesi ve ih-
tiyarlardan, başkâhinlerle yazıcılardan çok şeyler çekmesi, 
öldürülmesi ve üçüncü gün dirilmesi gerektiğini öğrencile-
rine göstermeye başladı. (Mat. 16:21 – Bünyamin Candemir 
Çevirisi)

Öncelikle Matta’nın bunu nasıl ifade ettiğine dikkat edin: “O 
andan sonra İsa …  öğrencilerine göstermeye başladı.” Görünüşe göre 
bu bir kerelik, beş dakikalık bir konuşma değil, o noktadan itibaren 
İsa’nın öğretisinin temelini oluşturan bir konuşmaydı. Ayrıca, “gerek” 
kelimesine dikkat edin. Yeruşalim’e gitmesi, acı çekmesi, öldürülmesi 
ve üçüncü gün dirilmesi gerekiyordu. Şimdi “göstermek” kelimesine 
dikkat edin. Bütün bunların olması gerektiğini onlara “göstermeye” 
başlaması ne anlama geliyor? Neye dayanarak gösteriyordu? Mantı-
ğa mı? Akla mı? Hayır, onlara Kutsal Yazılar’dan, Eski Antlaşma’dan 
gösterdiği anlamına geliyor. Tamam, ne demek istediğimi anladınız 
mı? Mesih’in rolü, görevi ve dolayısıyla kaderi “belirlenecek” bir şey 
değildi; bunların hepsi Eski Antlaşma’da iyi bir şekilde tanımlanmış-
tı, İsa bunları açıkladı ve gerçek Mesih’in yapacağı şeylerden biri di-



Dirilmiş Bir Adamın Sözüne Güvenin    105

rilmekti. İsa, “Mesih ölümden dirilecektir,” diyordu. “Eğer ölümden 
dirilmezsem, o zaman ben Mesih değilim. Ama ben dirileceğim. Ve bu 
nedenle…” –anladınız siz.

İsa, ölümünü birkaç gün sonra ikinci kez önceden bildirdi ve bu 
kez bunu Mesih’le ilgili bir başka Eski Antlaşma peygamberliğiyle iliş-
kilendirdi. Matta bunu şöyle aktarmaktadır:

Celile’de bir araya geldiklerinde İsa onlara, “İnsanoğlu, in-
sanların eline teslim edilecek ve öldürülecek, ama üçüncü 
gün dirilecek” dedi. Öğrenciler buna çok kederlendiler. 
(Mat. 17:22–23)

İnsanoğlu, görünüşe göre İsa’nın kimliği hakkında konuşmak için 
en sevdiği yoldu, ancak bu sadece “bir adamın oğlu” anlamına gel-
miyor. Bu pek çoğumuzu tanımlar. İsa bu unvanı daha ziyade Eski 
Antlaşma peygamberi Daniel’in “insanoğluna benzer gibi” olarak ad-
landırdığı bir görümünden almıştır. Bu basitçe, Daniel’in gördüğü 
kişinin insana benzediği anlamına gelir. Ama Daniel’in “insanoğluna 
benzer biri”nin ne yaptığını söylediğine dikkat edin:

Gece görümlerimde insanoğluna benzer birinin göğün bu-
lutlarıyla geldiğini gördüm. Eskiden beri var Olan’ın yanına 
doğru ilerledi, O’nun önüne getirildi. Ona egemenlik, yü-
celik ve krallık verildi. Bütün halklar, uluslar ve her dilden 
insan ona tapındı. Egemenliği hiç bitmeyecek sonsuz bir 
egemenlik, krallığı hiç yıkılmayacak bir krallıktır. (Dan. 
7:13–14)

İsa’nın kendisine İnsanoğlu derken kastettiği de buydu. Bu son 
derece önemli unvan sadece kraliyet yetkisine değil, tanrısallığın ken-
disine de işaret ediyordu. Ancak bizim amacımız açısından en önemli-
si, İsa’nın tüm bu göndermeleri özellikle Matta 17:22–23’teki dirilişle 
nasıl ilişkilendirdiğine bir kez daha dikkat edin. Hayır, burada gerek 



106    Kutsal Kitap’a Neden Güvenelim?

kelimesini kullanmıyor, ama sonuç aynıdır. Şunu demek istiyor: “Tıp-
kı Eski Antlaşma’da bildirildiği gibi, İnsanoğlu öldürülmek ve üçüncü 
gün diriltilmek üzere. Eğer bu gerçekleşmezse, o zaman ben İnsanoğlu 
değilim. Ama ben İnsanoğlu’yum, dolayısıyla bütün bunlar gerçekleş-
mek üzere.”

Matta’nın Müjdesi’nde, İsa’nın dirilişini üçüncü kez önceden bil-
dirmesi, çarmıha gerilmesinden birkaç gün evvel Yeruşalim’e gitmesin-
den hemen önceydi. Matta O’nun söylediklerini şöyle kaydetmektedir:

İsa Yeruşalim’e giderken, yolda on iki öğrencisini bir yana 
çekip onlara özel olarak şunu söyledi: “Şimdi Yeruşalim’e gi-
diyoruz. İnsanoğlu, başkâhinlerin ve din bilginlerinin eline 
teslim edilecek, onlar da O’nu ölüm cezasına çarptıracaklar. 
O’nunla alay etmeleri, kamçılayıp çarmıha germeleri için 
O’nu öteki uluslara teslim edecekler. Ne var ki O, üçüncü 
gün dirilecek.” (Mat. 20:17–19)

Burada gerçekten pek yeni bir şey yok. İsa bir önceki ön bildiri-
minde de aynı noktaya değinmiştir: “Ben İnsanoğlu olduğum için, bu 
gerçekleşmek üzere.”

Görüyor musunuz? İsa dirilişini her zaman kimliğiyle ilişkilen-
dirmiştir. Eğer bu gerçekleşmişse, o zaman Mesih, Kral, İnsanoğlu’y-
du. Eğer gerçekleşmemişse, o zaman boş verin. Dirilişten sonra elçiler 
de aynı şeyi yaptılar. Petrus’un Elçilerin İşleri 2’deki vaazı bu konuda 
son derece nettir. İşte Petrus’un söyledikleri:

Ey İsrailliler, şu sözleri dinleyin: Bildiğiniz gibi Nasıralı İsa, 
Tanrı’nın, kendisi aracılığıyla aranızda yaptığı mucizeler, 
harikalar ve belirtilerle kimliği kanıtlanmış bir kişidir. Tan-
rı’nın belirlenmiş amacı ve öngörüsü uyarınca elinize teslim 
edilen bu adamı, yasa tanımaz kişilerin eliyle çarmıha çivi-
leyip öldürdünüz. Tanrı ise, ölüm acılarına son vererek O’nu 
diriltti. Çünkü O’nun ölüme tutsak kalması olanaksızdı. 



Dirilmiş Bir Adamın Sözüne Güvenin    107

O’nunla ilgili olarak Davut şöyle der: 

“Rab’bi her zaman önümde gördüm, 
Sağımda durduğu için sarsılmam. 
Bu nedenle yüreğim mutlu, dilim sevinçlidir. 
Dahası, bedenim de umut içinde yaşayacak. 
Çünkü sen canımı ölüler diyarına terk etmeyeceksin, 
Kutsalının çürümesine izin vermeyeceksin. 
Yaşam yollarını bana bildirdin; 
Varlığınla beni sevinçle dolduracaksın.”

Kardeşler, size açıkça söyleyebilirim ki, büyük atamız Da-
vut öldü, gömüldü, mezarı da bugüne dek yanıbaşımızda 
duruyor. Davut bir peygamberdi ve soyundan birini tahtına 
oturtacağına dair Tanrı’nın kendisine ant içerek söz verdiği-
ni biliyordu. Geleceği görerek Mesih’in ölümden dirilişine 
ilişkin şunları söyledi: ‘O, ölüler diyarına terk edilmedi, be-
deni çürümedi.’ Tanrı, İsa’yı ölümden diriltti ve biz hepimiz 
bunun tanıklarıyız. O, Tanrı’nın sağına yüceltilmiş, vaat 
edilen Kutsal Ruh’u Baba’dan almış ve şimdi gördüğünüz 
ve işittiğiniz gibi, bu Ruh’u üzerimize dökmüştür. Davut, 
kendisi göklere çıkmadığı halde şöyle der: 

“Rab Rabbim’e dedi ki, 
Ben düşmanlarını 
Ayaklarının altına serinceye dek, 
Sağımda otur.”
 
Böylelikle bütün İsrail halkı şunu kesinlikle bilsin: Tanrı, 
sizin çarmıha gerdiğiniz İsa’yı hem Rab hem Mesih yapmış-
tır.” (Elç. 2:22-36)



108    Kutsal Kitap’a Neden Güvenelim?

Petrus’un ne dediğini anladınız mı? Özeti şu: “Sizler İsa’yı ölü-
me mahkûm ettiniz, ama Tanrı O’nu tekrar yaşama döndürdü, çünkü 
ölümün O’nu tutsak alması imkânsızdı. Neden mi? Çünkü Davut’un 
dediği gibi, Tanrı Mesih’in ölümle çürümeyi görmesine izin verme-
yecekti. Davut kendisinin Mesih olduğundan bahsediyor olamazdı, 
çünkü Davut öldü ve gömüldü ve bugün mezarının nerede olduğu-
nu biliyoruz. O hâlde gelecekteki bir Mesih’ten bahsediyor olmalıydı. 
Peki, tahmin edin ne oldu? Tanrı bu İsa’yı diriltti; hepimiz bu gerçeğin 
görgü tanığıyız. Bu nedenle, Mesih diriltileceği için ve İsa diriltildiği 
için, bütün İsrail halkı şunu kesin olarak bilsin ki, Tanrı sizin çarmıha 
gerdiğiniz bu İsa’yı hem Rab hem de Mesih yapmıştır.”

Petrus daha açık konuşamazdı. İsa dirilmişti ve bu nedenle İsa, 
Mesih’ti, tıpkı kendisinin söylediği gibi.

Diriliş Eski Antlaşma İçin
Ne Anlama Gelmektedir?
Peki, İsa’nın dirilişinin ve kendini Mesih olarak tanımlamasının Kut-
sal Kitap’la ne ilgisi var? Her şeyle ilgisi var. Eski Antlaşma, Mesih’in 
yetkisinin her şeyi kapsayacağını, çok yönlü, evrensel ve mutlak ola-
cağını öğretmiştir. O, yaşamın ve varoluşun her alanında egemen ola-
caktı. Ancak özellikle yetkiye sahip olacağı bir alan Baba Tanrı adına 
konuşmaktı. Başka bir deyişle, mükemmel bir peygamber olacaktı. 
Hatta Tanrı, Musa gibi bir peygamber göndereceğini söylemiş ve şöy-
le vaatte bulunmuştur: “Sözlerimi onun ağzından işiteceksiniz. Ken-
disine buyurduklarımın tümünü onlara bildirecek” (Yas. 18:18). Bu 
nedenle, İsa şöyle cüretkâr bir söz söyleyebilmiştir: “Size doğrusunu 
söyleyeyim, Oğul, Baba’nın yaptıklarını görmedikçe kendiliğinden bir 
şey yapamaz. Baba ne yaparsa Oğul da aynı şeyi yapar” (Yu. 5:19). Ve 
bu nedenle Yuhanna, İsa için şöyle diyecektir: “Tanrı’nın gönderdiği 
kişi Tanrı’nın sözlerini söyler” (Yu. 3:34). Mesih aynı zamanda Tan-
rı’nın kim olduğunu ve Tanrı’nın ne söylediğini mükemmel bir şekilde 
açıklayan Peygamber’di.



Dirilmiş Bir Adamın Sözüne Güvenin    109

Bunu anladığımızda, İsa’nın –Mesih, Peygamber, Tanrı adına 
konuşmak için mükemmel yetkiye sahip olan Kişi’nin– hizmeti bo-
yunca Eski Antlaşma’yı nasıl ele aldığını görmek dikkat çekicidir. Ör-
neğin, Luka’nın İsa’nın dirilişinden sonra öğrencilerine söylediklerine 
ilişkin anlatımını ele alalım:

Sonra onlara şöyle dedi: “Daha sizlerle birlikteyken, ‘Mu-
sa’nın Yasası’nda, peygamberlerin yazılarında ve Mezmur-
lar’da benimle ilgili yazılmış olanların tümünün gerçekleş-
mesi gerektir’ demiştim.” (Lu. 24:44)

Yahudiler Eski Antlaşma’nın kitaplarına atıfta bulunmak için ge-
nellikle “Yasa, Peygamberler ve Yazılar” ya da daha basit bir ifadeyle 
“Yasa ve Peygamberler” şeklinde bir kısaltma kullanırlardı. Dolayısıy-
la İsa “Musa’nın Yasası’nda, peygamberlerin yazılarında ve Mezmur-
lar’da” (Mezmurlar kitabı bu koleksiyondaki en büyük kitap olarak 
Yazılar’ı temsil eder) yazılanların yerine getirilmesi gerektiğini söy-
lediğinde, baştan sona tüm Eski Antlaşma’nın yetkisini onaylıyor ve 
tasdik ediyordu. (Bu arada, Eski Antlaşma kanonunun kapsamını da 
Yahudiler tarafından geleneksel olarak tanınan otuz dokuz kitap ola-
rak açıkça tanımlıyordu.)

Ancak İsa’nın Eski Antlaşma hakkındaki tanıklığı daha da de-
rindir. Eski Antlaşma’nın sadece yetkili olduğunu düşünmekle kal-
mamış, aynı zamanda Tanrı’nın Sözü olduğunu da söylemiştir. Matta 
19’daki şu bölüme bakın:

İsa’nın yanına gelen bazı Ferisiler, O’nu denemek amacıyla 
şunu sordular: “Bir adamın, herhangi bir nedenle karısını 
boşaması Kutsal Yasa’ya uygun mudur?” İsa şu karşılığı ver-
di: “Kutsal Yazılar’ı okumadınız mı? Yaradan başlangıçtan 
‘İnsanları erkek ve dişi olarak yarattı’ ve şöyle dedi: ‘Bu ne-
denle adam annesini babasını bırakıp karısına bağlanacak, 
ikisi tek beden olacak.’ Şöyle ki, onlar artık iki değil, tek be-



110    Kutsal Kitap’a Neden Güvenelim?

dendir. O halde Tanrı’nın birleştirdiğini, insan ayırmasın.” 
(3–6. ayetler)

Buradaki hikâye, İsrail’in bazı önderlerinin İsa’yı Kutsal Yazılar’ı 
nasıl anladığı konusunda sorgulamasıdır. Açıkça görüldüğü üzere, 
İsa’nın söyleyeceklerinden çok, O’nu tuzağa düşürmek ve gözden dü-
şürmekle ilgileniyorlardı. Konuşmanın nasıl geçtiği başlı başına bü-
yüleyicidir, ancak görmenizi istediğim şey, İsa’nın “Bu nedenle adam 
annesini babasını bırakacak” diyen Kişi’yi “Yaradan” olarak tanım-
lamasıdır. İlginç olan şu ki, Yaratılış kitabına bir göz atarsanız, bu 
cümlenin Tanrı’ya atfedilmediğini fark edeceksiniz. Daha ziyade, Ya-
ratılış kitabının insan yazarı tarafından durum hakkında yapılan bir 
yorumdur. Ama asıl mesele de burada yatmaktadır: İsa, Eski Antlaş-
ma’nın Tanrı’nın konuşmadığı kısımlarını bile Tanrı’nın sözleri olarak 
anlamıştır.

Aynı şeyi Markos 12:36’da da görebilirsiniz. Burada İsa, Davut 
tarafından yazılmış bir mezmurdan alıntı yapar, ancak mezmurla il-
gili olarak şöyle der: “Davut’un kendisi, Kutsal Ruh’tan esinlenerek 
şöyle demişti…” Görüyor musunuz? Mesih İsa başından sonuna kadar 
Eski Antlaşma’nın her kelimesinin Tanrı Sözü olduğunu ve dolayısıy-
la baştan sona doğru olduğunu onaylamış ve teyit etmiştir. Bu, Eski 
Antlaşma’nın Tanrı hakkındaki öğretileri için geçerliydi ve İsa’ya göre, 
tarihsel iddiaları için de geçerliydi. Dört Müjde’nin bir noktasında İsa, 
Eski Antlaşma’daki –Adem ve Havva, Habil ve Kayin, Nuh, İbrahim, 
Sodom ve Gomora, İshak, Yakup, Musa, çöle düşen man, tunç yılan, 
Davut ve Süleyman, Saba Kraliçesi, İlyas ve Elişa, Sarefatlı dul kadın, 
Naaman, Yeşaya, Yeremya, Zekeriya ve hatta Yunus’un dev balık tara-
fından yutulması gibi– her türlü kişi ve hikâyeden bahseder ve bunları 
tarihsel olarak doğru kabul eder. İsa, hepsine en ince ayrıntısına kadar 
inanıyordu. Ve bu önemliydi çünkü o Mesih’ti.

Şimdi bazen insanlar bu noktada takılıp, “Ama İsa aslında Eski 
Antlaşma’nın bazı yerlerini düzeltmedi mi? Bazı yerlerin yanlış ya da 
yetersiz olduğunu düşünüp takipçilerine farklı bir şeye inanmalarını 



Dirilmiş Bir Adamın Sözüne Güvenin    111

söylemedi mi?” diyebilir. Şey, hayır. İsa’nın şu gibi şeyler söylediği za-
manlar kesinlikle olmuştur: “Böyle dendiğini duydunuz … ama ben 
size diyorum ki…” Bu durumları ayrıntılı olarak ele alacak zamanımız 
yok (herhangi bir iyi Kutsal Kitap yorum kitabında kapsamlı açıkla-
malar bulabilirsiniz), ancak fark edilmesi gereken şey, bu noktaların 
hiçbirinde İsa’nın Eski Antlaşma’yı düzeltmediğidir. İsa Ferisilerin, 
Eski Antlaşma’nın gerçek anlamından kaçmak ya da kendileri için 
saçma istisnalar yaratmak için yaptıkları yanlış, samimiyetsiz ve hatta 
kötü niyetli girişimleri düzeltiyordu. Bu, Eski Antlaşma’yı düzeltmek-
ten çok, İsa’nın aslında Eski Antlaşma’nın gerçekten ne anlama geldiğini 
söylemek, yani İsraillilerin yaşamlarında onun gücünü, yetkisini ve ger-
çeğini yeniden ortaya koymak için krallık ve peygamberlik yetkisini 
kullandığı anlamına gelir. Nitekim bunu yapmaya başlamadan önce 
ünlü Dağdaki Vaazı’nda şöyle açıklamıştır: “Kutsal Yasa’yı ya da pey-
gamberlerin sözlerini geçersiz kılmak için geldiğimi sanmayın. Ben 
geçersiz kılmaya değil, tamamlamaya geldim” (Mat. 5:17).

Ne demek istediğimi anlıyor musunuz? Elbette yorumbilimi, 
bunu nasıl anlamamız gerektiği ve bunun Hristiyan yaşamına, ant-
laşmalara, muafiyetlere ve geri kalan her şeye nasıl uyduğu hakkında 
hâlâ sorular olacaktır. Dahası, Eski Antlaşma aktarım, kanonlaştırma 
ve yazarlık konularında kendine özgü sorunlar ortaya koymaktadır 
ve tüm bu konular hakkında Hristiyan uzmanların kalın kitaplarını 
okuyabilirsiniz (Ek’e bakınız). Ama önemli olan şudur. Tüm bu ka-
lın kitapların Eski Antlaşma’nın Tanrı Sözü olduğu inancıyla başlama 
sebebi şudur: Çünkü dirilen Mesih İsa öyle olduğunu söylemiştir. Bu 
nedenle biz de buna inanıyoruz.

Diriliş Yeni Antlaşma İçin
Ne Anlama Gelmektedir?
Peki ya Yeni Antlaşma? Açıkçası, Yeni Antlaşma söz konusu olduğun-
da işler o kadar da basit değildir. Neticede, İsa yeryüzündeyken ve 
Eski Antlaşma’da olduğu gibi Yeni Antlaşma’nın yetkisini de sözlü 
olarak onaylayabilecekken, Yeni Antlaşma henüz yazılmamıştı.



112    Kutsal Kitap’a Neden Güvenelim?

Yine de Hristiyanların Yeni Antlaşma’nın Tanrı Sözü olduğuna 
dair inançları, biraz farklı bir şekilde, dirilmiş Mesih olarak İsa’nın 
yetkisine dayanır. Bu kitabın 4. bölümünde, erken dönemdeki Hristi-
yanların her zaman kendilerine aktarılan yetkili, kanonik kitaplardan 
bahsettiklerini ve bu kitapları savunmak için kullandıkları ana ve bi-
rincil kriterin elçisel yetkiye sahip olmaları olduğunu söylediğimizi 
hatırlıyor musunuz? Bu noktada, bu iddianın tarihsel bir mesele olarak 
makul olduğunu belirttik; elbette en fazla güveni, görgü tanıklarının 
onay damgasıyla gelen kitaplara duymak anlaşılabilir bir şeydir.

Ancak elçiselliğin, ilk kilisenin bu kitapların yalnızca bu kitapla-
ra özgü olan eşsiz yetkisini teyit etmek için ana kriteri olmasının tek 
ya da hatta birincil nedeni bu değildir. Birincil neden yine İsa’nın yet-
kisine dayanır. Yuhanna 16’da İsa elçilerine son talimatlarını verirken, 
dirilişinden ve göğe yükselişinden sonra Kutsal Ruh’u göndereceğini 
ve onlara sahip olmalarını istediği daha fazla öğreti aktaracağını vaat 
etmiştir. Bu gerçekten olağanüstü bir metindir:

[İsa şöyle dedi:] “Size daha çok söyleyeceklerim var, ama 
şimdi bunlara dayanamazsınız. Ne var ki O, yani Gerçeğin 
Ruhu gelince, sizi tüm gerçeğe yöneltecek. Çünkü kendi-
liğinden konuşmayacak, yalnız duyduklarını söyleyecek ve 
gelecekte olacakları size bildirecek. O beni yüceltecek. Çün-
kü benim olandan alıp size bildirecek. Baba’nın nesi varsa 
benimdir. ‘Benim olandan alıp size bildirecek’ dememin 
nedeni budur.” (12–15. ayetler)

Bu, İsa’nın kurduğu inanılmaz bir yetki zinciridir, öyle değil mi? 
Söylemesi gereken her şey Baba’dandır (işte yine peygamberlik yetki-
si) ve O, Baba’dan gelen her şeyi Kutsal Ruh’a verecek, Kutsal Ruh 
da elçilere bildirecektir. Görüyor musunuz? İsa burada elçilerine daha 
fazla öğretişin geleceğini ve bunun özellikle onlara geleceğini söylüyor. 
Elçilerin, yazılarında Ruh’tan esinlenmiş bir şekilde ve Kutsal Yazılar’ı 
oluşturan bu tür bir yetkiyle yazdıklarını nasıl fark ettiklerini görmek 



Dirilmiş Bir Adamın Sözüne Güvenin    113

ilginçtir. Bu konuyla ilgili bir metin özellikle önemlidir. 2. Petrus 3. 
bölümde, Elçi Petrus okuyucularını sonuna kadar sağlam durmaları 
için teşvik etmektedir. Sonra şöyle devam eder:

Sevgili kardeşimiz Pavlus’un da kendisine verilen bilgelikle 
size yazdığı gibi, Rabbimiz’in sabrını kurtuluş fırsatı sayın. 
Pavlus bütün mektuplarında bu konulardan böyle söz eder. 
Mektuplarında güç anlaşılan bazı yerler var ki, bilgisiz ve 
kararsız kişiler, öbür Kutsal Yazılar’ı olduğu gibi bunları da 
çarpıtarak kendi yıkımlarını hazırlıyorlar.

Petrus’un Pavlus’un yazdıklarının “anlaşılması güç” olduğunu 
düşündüğünü not etmek komiktir. Diğer Hristiyanlar da bazen aynı 
duyguya kapılmışlardır! Ama Petrus ayrıca Pavlus’un “kendisine ve-
rilen bilgelikle” yazdığını söyler. Bahsettiği sadece sıradan bir bilge-
lik değildir; İsa’nın elçilerine, onları tüm gerçeğe yönlendirmesi için 
Kutsal Ruh’u göndereceğine dair verdiği söze yönelik geriye dönük 
bir hatırlatmadır. Sonunda Petrus, “bilgisiz ve kararsız” insanların ba-
zen Pavlus’un sözlerini de tıpkı diğer Kutsal Yazılar gibi kendi amaçları 
doğrultusunda çarpıtacaklarını söyler! Açıkça görüldüğü gibi, Petrus 
Pavlus’un yazılarını Eski Antlaşma Kutsal Yazıları’yla aynı nadir yetki 
seviyesine koyuyordu. Bunlar İsa’nın Kutsal Ruh aracılığıyla yapmayı 
vaat ettiği şeyin tam olarak yerine gelmesiydi.

Bu yetki zinciri, ilk Hristiyanların kanonik bir belgenin izini el-
çilere kadar sürme ihtiyacını neden bu kadar güçlü bir şekilde vurgu-
ladıklarını açıklar. Mesele sadece bu adamların görgü tanığı olmaları 
değildi; mesele onların Kral tarafından kiliseye öğretilmesini istediği 
şeylerin geri kalanını öğretmeleri için özellikle ve belirgin bir şekilde 
yetkilendirilmiş olmalarıydı.

Şimdi 4. bölümde, Yeni Antlaşma kitaplarımızın aslında bu tür 
bir yetki taşıyan kitaplar olduğuna dair büyük bir güven duyabilece-
ğimiz sonucuna vardık. Eğer geri dönüp o bölümü tekrar okumanız 
gerekiyorsa, okuyun. Gerçekten de doğru kitaplara sahip olduğumu-



114    Kutsal Kitap’a Neden Güvenelim?

za dair pek çok tarihsel kanıt vardır. Ancak Hristiyanlar olarak, Yeni 
Antlaşma’nın İsa’nın sahip olmamızla kastettiği şeyi tam olarak temsil 
ettiğine dair güvenimizin yalnızca tarihsel kanıtlara dayanmadığını, 
Kutsal Ruh’un “sizi tüm gerçeğe yöneltme” (Yu. 16:13) görevinin bir 
kısmının kanonlaştırma sürecine de rehberlik etmeyi içerdiği anla-
yışına dayandığını belirtmek gerekir. Yani, İsa’nın ölümden dirildiği 
ve dolayısıyla evrenin Kralı olduğu sonucuna bir kere vardığınızda, 
O’nun, vaat ettiği “tüm gerçeğin” doğru bir şekilde bir araya getirildi-
ğinden (kanonlaştırıldığından) emin olmaya gerçekten kadir olduğu 
sonucuna varmak gerçekten de büyük bir sıçrama değildir.

İşte bu kadar. Eğer İsa dirildiyse, o zaman uzun zamandır O bek-
lenen Mesih, Kral, Tanrı Oğlu ve en üstün Peygamber’dir. Ve eğer bu 
doğruysa, Eski Antlaşma’nın tamamını Tanrı Sözü olarak onaylama-
sı da dahil olmak üzere, O’na dikkatimizi versek iyi olur. Sadece bu 
da değil, yapmayı vaat ettiği her şeyi tam olarak yaptığına –kilisenin 
iyiliği için elçilerine açıklamak istediği tüm gerçeğe rehberlik etmek 
üzere Kutsal Ruh’u gönderdiğine– ve daha sonra Ruh’un kilisenin bu 
gerçeği anlamasına rehberlik etme işine güvenmek için her türlü ne-
dene sahibiz.

Dolayısıyla, sonuçta bir Hristiyan’ın “Kutsal Kitap’a neden güve-
niyorsunuz?” sorusuna vereceği yanıt, “Çünkü Dirilmiş Kral İsa Eski 
Antlaşma’yı onayladı ve Yeni Antlaşma’yı yetkilendirdi” olacaktır. Bu 
bir ön varsayım değildir. Bu düşünmeden, körü körüne ardından gidi-
len bir inanç değildir. Bu, şunlara dair dikkatli bir argümandan yola 
çıkılarak varılmış bir sonuçtur:

1. Kutsal Kitap tarihsel olarak güvenilirdir;
2. İsa ölümden dirilmiştir; ve
3. Bu nedenle Kutsal Kitap’ın tamamı İsa’nın yetkisine da-
yanır.

İşte bu yüzden Kutsal Kitap’a inanıyoruz.
İşte bu yüzden Kutsal Kitap’a güveniyoruz.



SONSÖZ

Sıradaki Soru

Bu kitabın başında da söylediğim gibi, eğer Hristiyan değilseniz, uma-
rım bu tartışma sizi Hristiyanlar ve Kutsal Kitap hakkında geçmişte 
düşündüğünüzden biraz daha farklı düşünmeye zorlamıştır. Umarım, 
biz Hristiyanların inandığımız şeylere sebepsiz yere ya da yersiz ön 
varsayımlara dayanarak inanmadığımızı fark etmişsinizdir. Umarım, 
şimdi en azından, “Belki de Hristiyan inancında başlangıçta düşündü-
ğümden daha fazlası vardır” diyebilirsiniz.

Ama aynı zamanda Hristiyanlıkla ilgili araştırmanızı burada son-
landırmamanızı da umuyorum. Bu kitabı okumanız Kutsal Kitap’ın 
güvenilirliğine ilişkin değerlendirmenizi çok az artırmış olsa bile, bir 
sonraki ve daha da önemli soruya, Kutsal Kitap’ın kendisinin tekrar 
tekrar ve üstün bir şekilde ortaya koyduğu soruya geçmek için zaman 
ayıracağınızı umuyorum: İsa, tam olarak, kimdir?

O, kendisinin kim olduğunu söylemişti? Ve bu neden önemlidir? 
Sonunda, Kutsal Kitap’ın güvenilir olduğu sonucuna varmak, İsa’nın 
güvenilir olduğunu bilmeye varmak için sadece bir araçtır. Elçi Yu-
hanna, sanırım bunu en iyi şekilde ifade etmektedir:



116    Kutsal Kitap’a Neden Güvenelim?

Ne var ki yazılanlar,
İsa’nın, Tanrı’nın Oğlu Mesih olduğuna iman edesiniz

ve iman ederek O’nun adıyla yaşama kavuşasınız
diye yazılmıştır.

Yuhanna 20:31



EK

Daha Fazla Araştırma için 
Kaynaklar

Bu kitapta özellikle Craig Blomberg’in iki mükemmel kitabından ya-
rarlandım: The Historical Reliability of the Gospels (Müjdelerin Tarihsel 
Güvenilirliği) ve Can We Still Believe the Bible? An Evangelical Enga-
gement with Contemporary Questions (Kutsal Kitap’a Hâlâ İnanabilir 
miyiz? Güncel Sorulara Müjdeci Bir Yaklaşım). Her ikisi de bu konuları 
daha derinlemesine ele almak için mükemmel kaynaklardır. Ayrıca, 
bu kitapta tartışılan konuları daha fazla araştırmak isterseniz, aşağıda-
ki yararlı kaynaklarla başlamanızı tavsiye ederim:

Kutsal Kitap Çevirisi
Blomberg, Craig L. Can We Still Believe the Bible? An Evangelical En-

gagement with Contemporary Questions. Grand Rapids, MI: Bra-
zos, 2014.

Fee, Gordon D. and Mark L. Strauss. How to Choose a Bible Transla-
tion for All Its Worth: A Guide to Understanding and Using Bible 
Versions. Grand Rapids, MI: Zondervan, 2007.

Wegner, Paul D. The Journey from Texts to Translations: The Origin and 
Development of the Bible. Grand Rapids, MI: Baker Academic, 
1999.



118    Kutsal Kitap’a Neden Güvenelim?

Kutsal Kitap El Yazmalarının Aktarımı
Blomberg, Craig L. Can We Still Believe the Bible? An Evangelical En-

gagement with Contemporary Questions. Grand Rapids, MI: Bra-
zos, 2014.

Bruce, F. F. The Canon of Scripture. Downers Grove, IL: IVP Acade-
mic, 1988.

Hill, C. E. Who Chose the Gospels? Probing the Great Gospel Conspiracy. 
Oxford: Oxford University Press, 2010.

Kruger, Michael J. Canon Revisited: Establishing the Origins and Aut-
hority of the New Testament Books. Wheaton, IL: Crossway, 2012.

Wegner, Paul D. The Journey from Texts to Translations: The Origin and 
Development of the Bible. Grand Rapids, MI: Baker Academic, 
1999.

Kutsal Kitap Yazarlarının Güvenilirliği
Blomberg, Craig L. Can We Still Believe the Bible? An Evangeli- 

cal Engagement with Contemporary Questions. Grand Rapids, MI: 
Brazos, 2014.

Blomberg, Craig. The Historical Reliability of the Gospels. 2nd ed. 
Downers Grove, IL: IVP Academic, 2007.

Bruce, F. F. The New Testament Documents: Are They Reliable? 6th 
ed. Grand Rapids, MI: Eerdmans / Downers Grove, IL: InterVarsity 
Press, 2003.

Hoffmeier, James K., and Dennis R. Magary, eds. Do Historical 
Matters Matter to Faith?: A Critical Appraisal of Modern and Postmo-
dern Approaches to Scripture. Wheaton, IL: Crossway, 2012.

İsa’nın Mucizeleri
Blomberg, Craig L. Can We Still Believe the Bible? An Evangelical En-

gagement with Contemporary Questions. Grand Rapids, MI: Bra-
zos, 2014.

Keener, Craig S. Miracles: The Credibility of the New Testament Ac-
counts. Grand Rapids, MI: Baker Academic, 2011.



Ek    119

İsa’nın Dirilişi
Habermas, Gary R., and Michael R. Licona. The Case for the Resurrec-

tion of Jesus. Grand Rapids, MI: Kregel, 2004.
Strobel, Lee. The Case for the Resurrection: A First-Century Reporter 

Investigates the Story of the Cross. Grand Rapids, MI: Zondervan, 
2009.

Wright, N. T. The Resurrection of the Son of God. Vol. 3 of Christian 
Origins and the Question of God. Minneapolis: Fortress, 2003.

Eski Antlaşma Sorunları
Hoffmeier, James K., and Dennis R. Magary, eds. Do Historical Mat-

ters Matter to Faith?: A Critical Appraisal of Modern and Postmo-
dern Approaches to Scripture. Wheaton, IL: Crossway, 2012.

Longman, Tremper, III, and Raymond B. Dillard. An Introduction to 
the Old Testament. 2nd ed. Grand Rapids, MI: Zondervan, 2006.

Wegner, Paul D. The Journey from Texts to Translations: The Origin and 
Development of the Bible. Grand Rapids, MI: Baker Academic, 
1999.

Esinlenme ve Yanılmazlık
DeYoung, Kevin. Taking God at His Word: Why the Bible Is Know- 

able, Necessary, and Enough, and What That Means for You and 
Me. Wheaton, IL: Crossway, 2014.

Kaiser, Walter C., Jr., Peter H. Davids, F. F. Bruce, and Manfred T. 
Brauch. Hard Sayings of the Bible. Downers Grove, IL: InterVar-
sity Press, 2010.

MacArthur, John, ed. The Scripture Cannot Be Broken: Twentieth Cen-
tury Writings on the Doctrine of Inerrancy. Wheaton, IL: Cros-
sway, 2015.

Packer, J. I. “Fundamentalism” and the Word of God: Some Evangelical 
Principles. Grand Rapids, MI: Eerdmans, 1958.

Sproul, R. C. Can I Trust the Bible? Crucial Questions Series 2. Lake 
Mary, FL: Reformation Trust, 2009.



120    Kutsal Kitap’a Neden Güvenelim?

NOTLAR

1. Bölüm: Okuduğunuz Her Şeye İnanmayın
1.	 Bu özel düşünce dizisi, ilk olarak Washington DC’deki Capitol 

Hill Baptist Kilisesi’nin pastörü Mark Dever’dan öğrendiğim bir 
yaklaşımın genişletilmiş hâlidir. Diğer Hristiyan yazarlar da ben-
zer bir yaklaşım kullanmışlardır..

2. Bölüm: Çeviride Anlam mı Kayboldu?
1.	 Bu bölüm için özellikle şu kaynaklardan yararlandım: Craig L. 

Blomberg, Can We Still Believe the Bible?: An Evangelical Enga-
gement with Contemporary Questions (Grand Rapids, MI: Brazos, 
2014); Paul D. Wegner, The Journey from Texts to Translations: The 
Origin and Development of the Bible (Grand Rapids, MI: Baker 
Academic, 1999).

2.	 Örneğin Kutsal Kitap’ın İngilizce çevirilerinden birisi olan 
ESV’nin Yeşaya 10:27 ile ilgili notuna bakabilirsiniz.

3.	 Bu maddelerin daha detaylı incelemeleri için bkz. Can We Still 
Believe the Bible?, 83–118; Wegner, Journey, 399–404.

3. Bölüm: Kopyaların Kopyalarının Kopyalarının Kopyaları mı?
1.	 Kurt Eichenwald, “The Bible: So Misunderstood It’s a Sin,” 

Newsweek, 23 Aralık 2014,
http://www.newsweek.com/2015/01/02/thats-not-what-bible-
says-294018.html.

2.	 Bu bölüm için özellikle şu kaynaklardan faydalandım: Craig L. 
Blomberg, Can We Still Believe the Bible? An Evangelical Engage-
ment with Contemporary Questions (Grand Rapids, MI: Brazos, 
2014); Paul D. Wegner, The Journey from Texts to Translations: 
The Origin and Development of the Bible (Grand Rapids, MI: Ba-
ker Academic, 1999).



Ek    121

3.	 Antik dönemdeki yazarlar aslında kâğıt üzerine değil, papirüs ve 
hatta daha sonraları parşömen üzerine yazarlardı. Ancak bu ki-
tapta kısaca kâğıt demek yeterli olacaktır.

4.	 Günümüze ulaşan Yeni Antlaşma el yazmaları üzerine detaylı 
bilgi için bkz. Wegner, Journey, 235–42.

5.	 Kutsal Kitap’ın İngilizce çevirilerinden birisi olan ESV’nin Matta 
27:24 ile ilgili açıklamasına bakabilirsiniz.

6.	 Bart D. Ehrman, Misquoting Jesus: The Story Behind Who Chan-
ged the Bible and Why (San Francisco: HarperSanFrancisco, 
2005), 89.

7.	 Bu noktalarla ilgili daha detaylı bir değerlendirme için bkz. Blom-
berg, Can We Still Believe the Bible?, 13–28.

4. Bölüm: Bunlar Gerçekten Aradığımız Kitaplar mı? 
1.	 Dan Brown, The Da Vinci Code: A Novel (New York: Doubleday, 

2003), 231.
2.	 Bu bölüm için özellikle şu kaynaklardan yararlandım: Craig L. 

Blomberg, Can We Still Believe the Bible?: An Evangelical Enga-
gement with Contemporary Questions (Grand Rapids, MI: Brazos, 
2014); F. F. Bruce, The Canon of Scripture (Downers Grove, IL: 
IVP Academic, 1988); C. E. Hill, Who Chose the Gospels? Probing 
the Great Gospel Conspiracy (Oxford: Oxford University Press, 
2010); Paul D. Wegner, The Journey from Texts to Translations: 
The Origin and Development of the Bible (Grand Rapids, MI: Ba-
ker Academic, 1999).

3.	 Eski Antlaşma kanonunun ve özellikle Apokrif tartışmasının 
ayrıntılı bir incelemesi için bkz. Wegner, Journey, 101-30; F. F. 
Bruce, “Old Testament”, The Canon of Scripture içinde 2. bölüm.

4.	 Bu argüman için bkz. Hill, Who Chose the Gospels?, 207–25.
5.	 Şuradan alıntılanmıştır: Wegner, Journey, 147, ve J. Stevenson, 

ed., A New Eusebius: Documents Illustrating the History of the 
Church to AD 337, 3. bs., rev. W. H. C. Frend (Grand Rapids, 
MI: Baker Academic, 2013), 137–38.



122    Kutsal Kitap’a Neden Güvenelim?

6.	 Şuradan alıntılanmıştır: Wegner, Journey, 148; Stevenson, New 
Eusebius, 138.

7.	 Şuradan alıntılanmıştır: Wegner, Journey, 147; Stevenson, New 
Eusebius, 137.

8.	 The Gospel of Thomas, s. 114; İngilizce çevirisi şuradan alıntılan-
mıştır: Blomberg, Can We Still Believe the Bible?, 73.

5. Bölüm: Peki Sana Güvenebilir miyim?
1.	 “The War of the Worlds,” Internet Sacred Text Archive, erişim 

26 Mayıs 2015,
http://www.sacred-texts.com/ufo/mars/wow.htm.

2.	 John Houseman, Run Through: A Memoir (New York: Simon & 
Schuster, 1972), 404.

3.	 Bu bölüm için özellikle şu kaynaklardan yararlandım: Craig L. 
Blomberg, The Historical Reliability of the Gospels, 2nd ed. (Dow-
ners Grove, IL: IVP Academic, 2007).

4.	 “War of the Worlds.”
5.	 A.g.e.
6.	 Hadley Cantril, Hazel Gaudet ve Herta Herzog, The Invasion 

from Mars: A Study in the Psychology of Panic, with the Complete 
Script of the Famous Orson Welles Broadcast (Princeton, NJ: Prin-
ceton University Press, 1940), 43–44.

7.	 Nathan Busenitz, Reasons We Believe: 50 Lines of Evidence That 
Confirm the Christian Faith (Wheaton, IL: Crossway, 2008), 127.

8.	 Mother Goose’s Melody’nin 1791 baskısının kopyası Internet Arc-
hive adlı internet sitesinde çevrimiçi olarak mevcuttur: Colonel 
W. F. Prideaux, ed., Mother Goose’s Melody: A Facsimile Reproduc-
tion of the Earliest Known Edition, with an Introduction and Notes 
(Londra: A. H. Bullen, 1904), erişim tarihi 26 Mayıs 2015,
https://archive.org/stream/mothergoosesmelo00pridiala#page/
n27/mode/2up.

9.	 Prideaux, Mother Goose’s Melody, 37,
https://archive.org/stream/mothergoosesmelo00pridiala#page/37/
mode/2up.



Ek    123

10.	 N. T. Wright, The Resurrection of the Son of God, vol. 3 of Christian 
Origins and the Question of God (Minneapolis: Fortress, 2003), 
612.

6. Bölüm: Peki Yaşandı mı?
1.	 Bu bölüm için özellikle şu kaynaklardan yararlandım: Craig L. 

Blomberg, Can We Still Believe the Bible?: An Evangelical Enga-
gement with Contemporary Questions (Grand Rapids, MI: Brazos, 
2014); N. T. Wright, The Resurrection of the Son of God, vol. 3 of 
Christian Origins and the Question of God (Minneapolis: Fortress, 
2003).

2.	 Gotthold Ephraim Lessing, “On the Proof of the Spirit and of 
Power,” içerisinde Philosophical and Theological Writings, ed. 
H. B. Nisbet, Cambridge Texts in the History of Philosophy 
(Cambridge: Cambridge University Press, 2005), 87.

3.	 Wright, The Resurrection of the Son of God, 706–7.

7. Bölüm: Dirilmiş Bir Adamın Sözüne Güvenin
1.	 “What We Believe,” Third Avenue Baptist Church, Louisville, KY, 

erişim tarihi: 25 Şubat 2015,
http://www.thirdavenue.org/What-We-Believe.



124    Kutsal Kitap’a Neden Güvenelim?

Seriye Dair

9Marks kitap serisi, iki temel fikir üzerine kurulmuştur. Bunlardan 
ilki, yerel kilisenin Hristiyanlar için taşıdığı önemin, aslında onların 
düşündüğünden çok daha büyük olmasıdır. 9Marks olarak bizler sağ-
lıklı bir Hristiyan’ın, sağlıklı bir kilise üyesi olduğuna inanıyoruz.

İkincisi, yerel kiliseler yaşamlarını Tanrı’nın Sözü etrafında kur-
dukça, kilise yaşamı büyür ve kilise canlılık kazanır. Tanrı konuş-
maktadır. Kiliseler de O’nu dinlemeli ve O’nun ardından gitmelidir. 
Durum bu kadar basittir. Bir kilise Tanrı’yı dinlediğinde ve O’nun 
ardından gittiğinde, ardından gitmekte olduğu Kişi’ye benzemeye 
başlar. O’nun sevgisini ve kutsallığını yansıtır. O’nun yüceliğini gözler 
önüne serer. Bir kilise, ancak O’na kulak verdiği ölçüde O’na benze-
yecektir.

Bu hususta okuyucular da fark edecektir ki, Mark Dever’ın 
Sağlıklı Bir Kilisenin Dokuz İşareti / Nine Marks of a Healthy Church 
(Crossway Books) adlı kitabından alınan “9 işaretin” tümü, Kutsal 
Kitap’la başlamaktadır:

• Açıklayıcı vaaz;
• Kutsal Kitap teolojisi;
• Kutsal Kitap’a dayalı Müjde anlayışı;
• Kutsal Kitap’a dayalı Mesih’e dönme anlayışı;
• Kutsal Kitap’a dayalı müjdeleme anlayışı;
• Kutsal Kitap’a dayalı kilise üyeliği anlayışı;
• Kutsal Kitap’a dayalı kilise disiplini anlayışı;
• Kutsal Kitap’a dayalı öğrenci yetiştirme ve büyüme anlayışı; ve
• Kutsal Kitap’a dayalı kilise önderliği anlayışı.

Kiliselerin sağlıklı olmak için yapması gereken şeylere dair, dua 
etmeleri gibi, daha birçok şey söylenebilir. Ancak bu dokuz prensip, 
bize göre (duadan farklı olarak) en çok göz ardı edilenlerdir. Dola-
yısıyla kiliselere vermeye çalıştığımız mesaj şudur: “En iyi pazarlama 



Ek    125

yöntemlerine ve yeni trendlere bakmayın; Tanrı’ya bakın. İşe tekrar 
Tanrı’nın Sözü’nü dinleyerek başlayın.”

9Marks kitap serisi, bu genel projemiz doğrultusunda ortaya çık-
mıştır. Bu kitaplar, bahsettiğimiz dokuz işarete odaklanmakta ve on-
ları farklı açılardan ele almaktadır. Bazı kitaplar pastörleri, bazılarıysa 
kilise üyelerini hedef almaktadır. Umuyoruz ki, bu kitaplar, insanların 
Kutsal Kitap’ın bakış açısıyla değerlendirmeler yapmalarını, teolojik 
anlamda akıl yürütmelerini, mevcut kültürü gözden geçirmelerini, 
toplu bir biçimde uygulamaya geçmelerini ve belki biraz da olsa bi-
reysel anlamda teşvik bulmalarını sağlayacaktır. En iyi Hristiyan ki-
tapları, her zaman hem teolojiyi hem de uygulamayı bir araya getiren 
kitaplar olmuştur.

Duamız, Tanrı’nın bu kitabı ve diğerlerini kullanarak gelinini, 
yani kiliseyi, kendi geliş günü için nur ve ihtişamla hazırlamasıdır.



9Marks
 	    

 Sağlıklı Kiliseler İnşa Etmek İçin

9Marks hizmeti, kilise önderlerini Kutsal Kitap’a bağlı bir vizyon 
ve kullanışlı kaynaklarla donatmak amacıyla, Tanrı’nın yüceliğini 
sağlıklı kiliseleri kullanarak dünyadaki bütün uluslara yansıtmak için 
kurulmuştur.

Bu doğrultuda, kiliselerde şu dokuz sağlık işaretini görmek isti-
yoruz:

1. Açıklayıcı Vaaz
2. Müjde Öğretisi
3. Kutsal Kitap’a Dayalı Mesih’e Dönme ve Müjdeleme Anlayışı
4. Kutsal Kitap’a Dayalı Kilise Üyeliği
5. Kutsal Kitap’a Dayalı Kilise Disiplini
6. Kutsal Kitap’a Dayalı Öğrenci Yetiştirme ve Büyüme Arzusu
7. Kutsal Kitap’a Dayalı Kilise Önderliği
8. Kutsal Kitap’a Dayalı Dua Uygulaması Anlayışı
9. Kutsal Kitap’a Dayalı Müjde Hizmetleri (Misyon) Anlayışı ve 	

Uygulaması

9Marks’da bizler makaleler, kitaplar, kitap eleştirileri ve online 
makaleleri yayınlıyoruz. Web sitemiz çeşitli dilleri kapsıyor. Diğer 
dilleri görmek için lütfen şu linki ziyaret edin:

9marks.org/about/international-efforts
9marks.org

tr.9marks.org 






