
“Bu küçük kitap, tüm dünyanın ardında, yaratılışın 
kendisinden önce ve onun kesin temeli olan Müjde’nin 
altında yer alan Üçlübirlik Tanrısı’nın engin ve panora-
mik gerçekliğine bir pencere açıyor.”

Fred Sanders, Torrey Honors College, Biola 
University, ve The Deep Things of God: How the Trinity 

Changes Everything kitabının yazarı

“Büyük Kanyon’un kenarında ayakkabılarınıza dalmış 
bir şekilde dururken bir arkadaşınızın ‘Bak!’ dediğini 
hayal edin. Donald Fairbairn o arkadaştır ve bu kitap 
sayesinde bakışlarınızı en zihin açıcı, yürek doldurucu, 
ruh tatmin edici vizyona kaldıracaksınız: Üçlübirlik 
Tanrısı. Çok ferahlatıcı bir okuma.”

Glen Scrivener, How To See Life: A Guide to 321 
kitabının yazarı

“Donald Fairbairn bize adım adım Üçlübirliği tanıtıyor. 
Birçok kişi varsayılan karmaşıklığı nedeniyle bu temel 
doktrinden uzak dururken, Fairbairn bunun Hris-
tiyanlar için ne kadar erişilebilir ve hayati olduğunu 
gösteriyor. Eğer tartışmaların ve dogmatik çatışmala-
rın tarihini arıyorsanız, bunu burada bulamayacaksı-
nız. Ancak Kutsal Kitap’ın söyledikleriyle sınırlı kalan 



(Tolkien ve diğerlerine yapılan çağdaş göndermeler 
dışında!), yaratılış öncesinden ikinci geliş sonrasına 
kadar uzanan, net bir şekilde kurgulanmış bir durum 
bulacaksınız. Bu, anlamak için harika bir başlangıç 
noktasıdır.”

Derek Tidball, yazar, konuşmacı ve Kutsal Kitap 
öğretmeni



Üçlübirlik

Donald Fairbairn



info@karanliktanisiga.com
www.karanliktanisiga.com 
www.UnionPublishing.org

Kitap: Üçlübirlik
Yazar: Donald Fairbairn
Özgün Adı: The Trinity
Çevirmen: Göksel Erdoğdu
Çeviri Editörü: Çetin Erdoğdu
Düzeltmen: Özge Erdoğdu
Tasarım: Aysun Alsancak

ISBN: 978-625-96426-7-3
T.C. Kültür ve Turizm Bakanlığı Sertifika No: 52351

© 2024 by Donald Fairbairn. All rights reserved. Original-
ly published by Union Publishing. Translated and printed 
by permission.

Bu kitabın her türlü yayın hakkı saklıdır ve izin ile kulla-
nılmıştır. Telif hakkı sahiplerinin yazılı izni olmadan bu 
yayın, makale tarzında yayınlar içinde bulunan kısa alıntı-
lardan hariç herhangi bir biçimde basılıp çoğaltılması ya-
saktır. Kitabın metnini kullanmak isteyenler, telif hakkı 
sahiplerinin izni için yayıncıya başvurmalıdır.

Bu kitapta kullanılan tüm Kutsal Kitap ayetleri, aksi be-
lirtilmedikçe, Kutsal Kitap Türkçe Yeni Çeviri’sinden 
alınmıştır. Eski Antlaşma © 2001, 2009 Kitab-ı Mukad-
des Şirketi; Yeni Antlaşma © 1987, 1994, 2001, 2009 Yeni 
Yaşam Yayınları. Tüm yayın hakları saklıdır ve izin ile kul-
lanılmıştır.

Basım: Anadolu Ofset – Tel: (0212) 567 89 92
Davutpaşa Cad. Kazım Dinçol San. Sit. 
No: 81/87 Topkapı, İstanbul – Türkiye 
Ekim 2025



İçindekiler

Temeller Serisi Önsöz    7

1 –  Başlangıçlara Dönmek    11

2 –  Her Şeyin Başlangıcı    15

3 –  Başlangıçtan “Önce”    29

4 –  Müjde’nin Başlangıcı    45

5 –  Yaşamın Başlangıcı    61

6 –  Sondaki Başlangıç    75





7

Temeller Serisi Önsöz

Çok basit bir şekilde, bu seri Müjde’nin temel, 
tartışılmaz gerçeklerini tanıtmaktadır.

Peki bunlar nedir? Elçi Pavlus, Romalılara yaz-
dığı mektubun giriş cümlesinde Müjde’den şu şe-
kilde söz eder:

İsa Mesih’in kulu, Tanrı’nın Müjdesi’ni yaymak 
üzere seçilip elçi olmaya çağrılan ben Pavlus’tan 
selam! Tanrı, Oğlu Rabbimiz İsa Mesih’le ilgili 
bu Müjde’yi peygamberleri aracılığıyla Kutsal 
Yazılar’da önceden vaat etti. Rabbimiz İsa Mesih 
beden açısından Davut’un soyundandır; kutsallık 
ruhu açısından ise ölümden dirilmekle Tanrı’nın 
Oğlu olduğu kudretle ilan edildi. (Rom. 1:1-4)



ÜÇLÜBİRLİK

8

Pavlus için Müjde Tanrı merkezli bir mesajdır: 
“Tanrı’nın Müjdesi”dir. Üçlübirlikçi bir mesajdır: 
Baba, Oğlu’nu Ruh’un gücünde açıklar. Kutsal 
Kitap’a dayalı bir mesajdır: “Kutsal Yazılar’da” ilan 
edilmiştir. Tanrı’nın Oğlu olan Mesih ve O’nun 
fidyeyle kurtarma işiyle ilgilidir. Ve Ruh’un yeni-
den doğduran gücüyle etkin kılınmış bir bildiridir. 
Başka bir deyişle, Hristiyan Müjdesi Baba, Oğul ve 
Ruh’la ve Baba, Oğul ve Ruh’un vahiy, kurtuluş ve 
yeniden doğuş işleriyle ilgili iyi haberdir.1

Kutsal 
Yazılar’ın 
Güvenirliği

Kutsal 
Yazılar’ın 

Esini

Kutsal 

Yazılar’ın 

Üstünlüğü

Yeni
Halk

Yeni Yaşam

Yeni Doğuş

Yalnızca
İmanla 

Aklanma
Mesih’in

Yeterli
İşi

Mesih’in 
Benzersiz

Kimliği

BABA’DAN VAHIY
RU

H 
AR

AC
IL

IĞ
IY

LA
 YE

NIDEN DOĞUŞ

OĞUL ARACILIĞ IYLA KURTULUŞ

KUTSAL
ÜÇLÜ BİRLİK



TEMELLER SERİSİ ÖNSÖZ

9

Bu gerçeklerin hepsi birbiriyle bağlantılıdır ve 
birlikte bizim güzel, Kutsal Kitap’a dayalı, Üçlü-
birlikçi, Mesih merkezli ve Ruh’tan kaynaklanan 
iyi haberimizi oluştururlar. Bu seri, okuyuculara 
bu Müjde’yi tanıtacak ve okuyucuları bu Müjde’de 
tazeleyecektir. Bu seride yer alan on kısa kitap, bu 
diyagramın iki iç dairesinde gösterildiği gibi Müj-
de’nin en temel konu alanlarını kapsamaktadır.

Her bir kitap kendi konu alanını ele alacaktır, 
ancak bu serinin amacı sadece içerik aktarmak de-
ğildir. Ne de olsa Müjde sadece bir vahiy değildir. 
Kurtaran ve yeniden doğduran bir vahiydir. Bu ne-
denle, okudukça yenilenmeniz ve “kutlu Tanrı’nın 
yüceliğine” (1.Ti. 1:11 – Thomas Cosmades Çevi-
risi) tapınmanız ve bundan zevk almanız dileğiyle.

Michael Reeves
Seri Editörü





11

– 1 –
Başlangıçlara

Dönmek
 

Lütfen benim için bir şey yapın. Hemen aşağı-
daki çizgiye geldiğinizde, daha fazla okuma-

dan önce gözlerinizi kapatın ve Hristiyanlık hak-
kında düşünün. Aklınıza gelen şeyleri zihninize 
not edin. Sonra gözlerinizi tekrar açın.

Peki ne düşündünüz?

İsa?
Günahların bağışlanması?
Mesih’le kişisel bir ilişki?

Kilise?
Kutsal Kitap?

Birbirinizi sevmek?



ÜÇLÜBİRLİK

12

Bunların hepsi çok iyi şeyler. Aslında Temeller 
serisi tüm bunları tartışan küçük kitaplar içeriyor. 
Peki ya şuna ne demeli?

Üçlübirlik

Belki de bunu düşündünüz, özellikle de bu ki-
tabın başlığı olduğu için. Ama muhtemelen aklını-
za diğerleri kadar kolay ya da hoş bir şekilde gel-
medi, değil mi? İfadenin kendisinde tuhaf bir his 
var. “Üçlübirlik” kelimesinin Kutsal Kitap’ta bile 
geçmediğini biliyor olabilirsiniz ve bu sizi kuşku-
landırıyor olabilir. Ya da belki de kulağa çok … şey 
… teolojik geliyor ve bu nedenle kesinlikle erişile-
mez bir şey gibi geliyordur.

“Tanrı bir oğul sahibi nasıl olmuştur?” veya 
“Kutsal Ruh İsa’nın kardeşi mi?” veya “Tanrısal 
özyapıda kaç kişi olabilir? Üç kişi olmak zorunda 
mı?” gibi sorular hakkında kafa yoran birisi olma-
yabilirsiniz. Ya da belki bu gibi soruları merak edi-
yorsunuzdur, ancak Üçlübirliğin saçmalık olduğu-
na dair gizli bir şüpheniz vardır. Belki de bunun 
saçmalık olup olmadığını bile merak ediyorsunuz-
dur.



BAŞLANGIÇLARA DÖNMEK

13

Bir keresinde bir öğrencim bana Üçlübirliği 
anlamamız gerekmediğini, sadece ona inanmamız 
gerektiğini söylemişti. Hatta o öğrenci, sınıfta Üç-
lübirlik için harcadığım tüm zamanın (ki bu çok 
fazlaydı: o ders programında en az on saat) değer-
siz olduğunu söylemişti. Belki siz de aynı şekilde 
hissediyorsunuzdur.

Eğer Üçlübirliğin uğraşılamayacak kadar teolo-
jik, erişilemeyecek kadar uzak ya da saçma oldu-
ğunu düşünüyorsanız ya da sadece arkadaşlarınıza 
daha iyi açıklayabilmeyi diliyorsanız, o zaman be-
nimle bir yolculuğa çıkmanızı rica ediyorum. Baş-
langıca geri dönüyoruz. Aslında, sadece bir başlan-
gıca gitmiyoruz. Birkaç başlangıca geri dönüyoruz. 
Neden mi? Çünkü Hristiyanlığın birkaç farklı baş-
langıcı vardır; Tanrı’yı, kendimizi ve dünyayı an-
lamak için birkaç önemli başlangıç noktası vardır.

Ve tüm bu başlangıçlar Üçlübirlik ile başlar.



ÜÇLÜBİRLİK

14

DÜŞÜNÜN veya TARTIŞIN

1.	 Üçlübirlik hakkında şöyle düşünenlerle ken-
dinizi özdeşleştiriyor musunuz? 
•  Uğraşmak için aşırı “teolojik”?
•  Günümüzde geçerli değil?
•  Saçma?
•  Kafa karıştırıcı?
•  Başka bir şey?

2.	 Bu soruya verdiğiniz yanıt bu kitapla ilgili 
beklentilerinizi nasıl etkiliyor? Bu kitabın 
Üçlübirliği anlamanıza yardımcı olacağı ko-
nusunda umutlu musunuz? Şüpheleriniz 
var mı?



15

– 2 –

Her Şeyin
Başlangıcı

İster Thor ve Loki’yi, ister Greko-Romen tanrılarını, is-
terseniz Hint tanrılarını ya da herhangi bir mitolojideki 

karakterleri oynuyor olun, tanrıların icat edilmesinin 
temel nedeni onların kendimizin daha büyük versiyonları 

olmalarıdır.
– Tom Hiddleston,

Marvel Evreni’nindeki tanrılar üzerine röportaj1

Güç … tüm canlılar tarafından yaratılan bir enerji ala-
nıdır. Bizi çevreler ve içimize nüfuz eder; galaksiyi birbirine 

bağlar.

– Obi-Wan Kenobi,
Yıldız Savaşları: Yeni Bir Umut filmi2

Eru vardı, Tek Olan; Ilúvatar derlerdi adına Arda’da. 
Ve o önce Ainur’u yaptı, Kutsal Olanları, bunlar zihninin 



ÜÇLÜBİRLİK

16

evlatları idiler, ve sair hiçbir şey yaratılmadan evvel onunla 
birlikteydiler.

– J. R. R. Tolkien, Silmarillion kitabı3

Tanrı fikri söz konusu olduğunda, biz insan-
lar üç yaygın seçenekten birini düşünme eği-

limindeyizdir. Birincisi, tıpkı insan aileleri gibi 
ama çok daha güçlü olan, birbirleriyle çekişen ve 
birbirlerine üstünlük sağlamaya çalışan çok sayıda 
tanrı ve tanrıça fikri vardır. Örneğin, İskandinav 
mitolojisinde savaşan kardeş tanrılar Thor ve Loki 
ile babaları Odin anlatılır; Marvel Sinematik Ev-
reni filmleriyle popüler hâle gelmiştir. Tarih bo-
yunca dünya kültürlerinin çoğu bu tür tanrıları 
hayal etmiş ve icat etmiştir.

Bir de her şeyi dolduran, yakalamaya ve kullan-
maya çalıştığımız büyük ve kişisel olmayan bir güç 
fikri vardır. Bu Yıldız Savaşları filmlerinde gördü-
ğümüz, ama aynı zamanda Budizm, Hinduizm ve 
dünyanın diğer büyük dinlerinde rastladığımız ve 
sizi ilah yapan türden bir tanrı fikridir.

Üçüncüsü ise, Tolkien’in Yüzüklerin Efendisi se-
risinin ana kitaplarında asla isim vermediği ancak 
Silmarillion kitabında “Eru” olarak adlandırdığı, 



HER ŞEYİN BAŞLANGICI

17

Yüzüklerin Efendisi eserinde her zaman var olan 
“Tek Olan” gibi, herkesten daha güçlü ve tüm evre-
ne hükmeden tek bir Tanrı fikridir.

Her şeyin başlangıcına geri döndüğümüzde, 
Hristiyan Kutsal Kitabı’nın tanımladığı gibi, her 
şeye gücü yeten, her şeyin yaratıcısı ve yöneticisi, 
ihtişamı ve görkemiyle benzersiz olan üçüncü Tan-
rı fikrini bulacağımızı düşünebilirsiniz. Ve bir an-
lamda bulacağız da.

Ama bizi bekleyen bir sürpriz var.

Şaşırtıcı bir başlangıç
Kutsal Kitap’ın ilk kitabı başlangıç hakkındadır. 
Hatta “Yaratılış” kitabının adı aslında “başlangıç” 
anlamına gelir. Kutsal Kitap’ın söylediği ilk şeye 
bakacağız, ancak bu bize o kadar tanıdık gelen 
bir metin ki, ilk kaleme alındığı zaman ne kadar 
radikal olduğunu fark edemiyoruz. Bu nedenle, 
daha ayrıntılı olarak incelemeden önce bu bölümü 
özgün bağlamına oturtmak için bir dakikamızı 
ayıralım.



ÜÇLÜBİRLİK

18

Tanrı, “tanrılar” değil
Eski Antlaşma, Mesih’in doğumundan bin yıl 
önce, bugün Orta Doğu olarak adlandırdığımız 
bölgede yaşayan Tanrı’nın halkı Yahudiler için ya-
zılmıştır. Yahudilerin çevresinde, hepsinin “tanrı-
lar” ve “başlangıç” hakkında kendi inançları olan 
birçok başka kültür vardı. Yahudilerin etrafın-
daki insanlar sadece tanrılar hakkında hikâyeler 
uydurmakla kalmadılar (Tom Hiddleston insan-
ların tanrılar icat ettiğini bahsederken kesinlikle 
bunu kastediyor); aslında tanrılar yaptılar. Put de-
nilen tanrıların heykellerini ve resimlerini yaptılar 
ve sonra da yaptıklarına taptılar.

Buna karşılık Kutsal Kitap şöyle der: “Oysa 
onların putları altın ve gümüşten yapılmış, insan 
elinin eseridir. Ağızları var, konuşmazlar, gözleri 
var, görmezler” (Mez. 115:4-5). Bu putlar gerçek 
tanrılar değildi; halklarıyla konuşamaz ya da halk-
larının ihtiyaçlarını göremezlerdi. Onlar sadece in-
sanların gerçek olduklarını düşündükleri anlamda 
“tanrılardı”.

Ancak İsrail’in çevresindeki ulusların tüm tanrı 
ve tanrıçaları insan yapımı putlar değildi. Bazıları 



HER ŞEYİN BAŞLANGICI

19

gerçek ruhlar olabilirdi, çünkü Kutsal Kitap evre-
nin ruhsal varlıklarla –melekler ve cinlerle– dolu 
olduğunu belirtir. Aslında, insanların taptığı bazı 
“tanrıların” gerçekte onları yoldan çıkarmaya ve 
gerçek Tanrı’dan uzaklaştırmaya çalışan cinler ol-
ması çok muhtemeldir.

Ancak bu gerçek “tanrılar” (ya da cinler) bile 
gerçek Tanrı’ya benzemiyordu. Tanrı, halkını Mı-
sır’dan çıkardıktan hemen sonra, halk O’na şöyle 
der: “Var mı senin gibisi ilahlar arasında, ya RAB? 
Senin gibi kutsallıkta görkemli, heybetiyle övgü-
ye değer, harikalar yaratan var mı?” (Çık. 15:11). 
Yalnızca O, “Tanrı” adına layıktır, diğer tüm “tanrı-
lar” ya insanların zihninde icat edilmiş taklitlerdir 
(putlar) ya da yaratılmış ruhlardır (Rab’be sırt çe-
virip cin olmuş melekler) ve bu nedenle ölçüleme-
yecek kadar O’ndan aşağıdadırlar.

Bazı çarpıcı sözler
Genel olarak, İsrail’in çevresindeki diğer kültür-
lerde, başlangıçla ilgili hikâyeler “tanrıların” bu 
dünyayı yaratmayı asla istemediklerini ya belirt-



ÜÇLÜBİRLİK

20

miş ya da ima etmiştir. Bunun yerine, bu kozmik 
bir kazaydı; tanrıların kendi aralarında yaptıkları 
destansı savaşların bir yan ürünüydü. Sonuç ola-
rak –ki bu çok önemli– antik dünyanın hikâyele-
ri, insan varlığına özel bir önem atfetmiyordu. Bu 
da garip bir şekilde onların hikâyelerinin, hiçbir 
ilahi gözetim olmaksızın, doğal süreçlerin tesadü-
fi bir ürünü olduğumuzu iddia eden modern bi-
limsel hikâyeye çok benzediği anlamına geliyordu. 
Dolayısıyla hem eski hem de modern hikâyelerde, 
insanlık bir kazadır ve büyük bir anlamı yoktur. 
Tek anlam, bireysel insanların kendileri için yara-
tabildikleridir.

Bu arka plan ışığında, Kutsal Kitap’ın başladığı 
sözler çarpıcıdır:

Başlangıçta Tanrı [gökleri] ve yeri yarattı. 
(Yar. 1:1)

Kutsal Kitap’ın “Tanrı”dan bahsettiğine dikkat 
edin; hâkimiyet için rekabet eden bir tanrılar top-
luluğu değil, tek bir Tanrı. Ayrıca “gökler ve yer” 
ifadesine de dikkat edin. Bu, “her şey” anlamına 
gelen İbranice bir ifadedir. Kutsal Kitap, daha en 



HER ŞEYİN BAŞLANGICI

21

başında, çevredeki tüm kültürlerin kendi “tanrıları” 
hakkındaki anlatılarının kökünü kazır. Çok sayıda 
değil, tek bir Tanrı vardır ve bu Tanrı kendisi dı-
şında var olan her şeyi bilinçli olarak yaratmıştır. 
Yani evren ve evrenin sakinleri –en önemlisi de biz 
insanlar– buradayız çünkü her şeye gücü yeten tek 
Tanrı bizim burada olmamızı istedi ve bizi yarattı. 
Bizler kozmik kazalar değiliz.

Önemliyiz. Biz bir şey ifade ediyoruz. Bizler 
dikkate değeriz.

Asıl şaşırtıcı olan: Tanrı’nın Ruhu
Tüm bunlar yeterince çarpıcıdır. Ama asıl şaşır-
tıcı olan, bundan sonra gelecek olandır. Tanrı in-
sanları, hayvanları, bitkileri ya da evrende var ola-
cak herhangi bir şeyi yaratmadan önce,  “yer boş… 
yeryüzü şekilleri yok[ken],”

Tanrı’nın Ruhu suların üzerinde hareket edi-
yordu. (Yar. 1:2)

Bu Tanrı’nın Ruhu kim ya da nedir? Bu nok-
tada çok az fikrimiz var. Ne de olsa Kutsal Ki-



ÜÇLÜBİRLİK

22

tap’ın sadece ikinci ayetindeyiz! Ama başlangıçta 
var olan bir Tanrı olduğunu ve bu Tanrı’nın ken-
disinden başka her şeyi yarattığını ve bu yüzden 
yarattığı her şeyin O’ndan daha düşük bir seviye-
de olduğunu bilmek için yeterince şey gördük. Ve 
yine de, Tanrı ile ilişkili bir başka Ruh daha vardır. 
O’na Tanrı’nın Ruhu denebilir. Tanrı henüz yeryü-
zünün sularında yaşayacak canlılar yaratmamıştır 
ve kara canlılarını yaratmak bir yana, kara canlı-
larının üzerinde yaşayabileceği kuru bir toprak 
bile yaratmamıştır. Yine de Tanrı’nın Ruhu zaten 
oradadır. Yani Tanrı yalnız değildir, çünkü Ruhu 
her kim ya da her ne ise, o Ruh, Tanrı’nın yarattığı 
dünyanın suları üzerinde gezinerek O’nunla birlik-
te var olmaktadır.

Bu Ruh’un daha net bir resminin ortaya çıkma-
sı için Kutsal Kitap’ın geri kalanının okunması ge-
rekecektir, ancak her şeyin başlangıcında Tanrı’nın 
ve Tanrı’nın Ruhu’nun olduğunu zaten biliyoruz.

İpuçları için ileriye bakmak
Kutsal Kitap’ın bir başka kitabı “başlangıçta” söz-
leriyle başlar ve burada her şeyin en başında neler 



HER ŞEYİN BAŞLANGICI

23

olup bittiğine daha fazla ışık tutar. Yeni Antlaş-
ma’da “Müjdeler” olarak adlandırılan dört kitap, 
İsa’nın hikâyesini anlatır ve bunlardan İsa’nın öğ-
rencisi Yuhanna tarafından yazılan dördüncüsü 
şöyle başlar:

Başlangıçta Söz vardı. Söz Tanrı’yla birlik-
teydi ve Söz Tanrı’ydı. Başlangıçta O, Tan-
rı’yla birlikteydi. (1:1-2)

Bu “Söz” kim ya da nedir? Birkaç ayet sonra Yu-
hanna Söz’ün beden aldığını yazacak (“Söz insan 
olup aramızda yaşadı” – 14. ayet) ve Müjde’nin 
geri kalanında bu Söz’e “Oğul”, “İsa” ya da “Mesih” 
denecektir. Ancak bu Söz, beden almadan önce, 
“başlangıçta”, Tanrı’yla birlikteydi, bu da onun bir 
şekilde Tanrı’dan farklı olduğu anlamına gelmeli-
dir. Ama yine de bu Söz Tanrı’ydı. Bunun ne anla-
ma geldiği ya da nasıl mümkün olduğu henüz açık 
değildir. Ancak bir kez daha, Tanrı’nın asla yalnız 
olmadığını gösteren şaşırtıcı bir ifade buluyoruz. 
Başlangıçta Söz O’nunla birlikteydi.



ÜÇLÜBİRLİK

24

İpuçlarını anlamlandırmak
Bu iki “başlangıçta” ifadesini bir araya getirdiği-
mizde, beklediğimiz gibi, Tanrı’nın var olduğunu 
görüyoruz. Ama aynı zamanda hem O’nunla ala-
kalı hem de bir şekilde O’ndan farklı olan bir Tan-
rı’nın Ruhu olduğunu ve de hem O’nunla birlikte 
(dolayısıyla bir şekilde farklı) hem de hâlâ Tanrı 
olan bir Söz olduğunu görüyoruz.

Kutsal Kitap’ta ortaya çıkan Tanrı resminin 
herkesin düşündüğünden şaşırtıcı derecede fark-
lı olduğunu şimdiden görebiliriz. Tanrı, Ruhu ve 
Sözü, İskandinav mitolojisindeki (ve Marvel Evre-
ni’ndeki) Odin, Thor ve Loki gibi üç tanrı değildir. 
Yahudilerin çevresindeki antik halkların beklentisi 
bu yöndeydi. Hinduizm’deki Brahman (ya da Yıl-
dız Savaşları’ndaki Güç) gibi kişisel olmayan bir 
ilahi gücün üç tezahürü de değildirler. Asya’nın 
daha doğusundaki antik halkların beklentileri bu 
yöndeydi. Bunun yerine, her şeyi yaratan tek bir 
Tanrı vardır ki Yahudilerin de beklentisi bu yön-
deydi. Ancak Yahudiler bile bu tek Tanrı’nın in-
sanları ya da diğer yaratıkları yaratmadan önce 
bile yalnız olmadığını, çünkü Sözü ve Ruhu’nun 



HER ŞEYİN BAŞLANGICI

25

O’nunla birlikte olduğunu öğrendiklerinde şaşır-
mış olabilirler.

Peki Ruh ve Söz’ü nasıl anlamlandırabiliriz? 
“Ruh” ve “Söz”, Tanrı için sadece farklı isimler mi-
dir? Hayır, çünkü “Ruh” Tanrı için sadece başka bir 
isimse, “Tanrı’nın Ruhu” ifadesi pek bir anlam ifa-
de etmez. Ve “Söz Tanrı’yla birlikteydi” ifadesi de, 
eğer “Söz” Tanrı için sadece başka bir isimse, hiç-
bir anlam ifade etmez. Eğer bunlar Tanrı’nın farklı 
isimleri olsaydı, bazı yerlerde “Tanrı”, bazı yerlerde 
ise “Ruh” ya da “Söz” yazıldığını görürdünüz ama 
“Tanrı’nın Ruhu” ifadesini ya da “Söz Tanrı’yla bir-
likteydi” cümlesini göremezdiniz.

Bir başka olasılık da “Söz” ve “Ruh”un tek Tan-
rı’nın farklı nitelikleri ya da güçleri olduğudur. 
“Söz”ün Tanrı’nın konuşmasını ifade etmenin bir 
yolu olduğunu ve “Ruh”un da Tanrı’nın yaratmak 
için kullandığı gücünün kişileştirilmesi olduğu-
nu düşünebiliriz. Ama eğer öyle olsaydı, Söz ve 
Ruh’un her biri bir “kişi” –gerçek bir kişi– değil, 
bir “şey” –Tanrı’nın kişisel olmayan bir yönü– olur-
du. Bu noktada, en başta, bu olasılık akla yatkın 
görünebilir ve bu nedenle Söz ve Ruh’u tartışırken 
bilinçli olarak “kim ya da ne” yazıyorum. Ancak 



ÜÇLÜBİRLİK

26

Kutsal Kitap’ın geri kalanının Söz’ü ve Ruh’u ta-
nımlama şeklinden, bu olasılığın doğru olamaya-
cağını yakında göreceğiz.

Şimdilik, her şeyin başlangıcında, Hristiyanla-
rın daha sonra “Üçlübirlik” –Tanrı, Ruhu ve Sözü– 
olarak adlandıracakları şeyin ilk ipuçlarına sahibiz.

Ancak her şeyin başlangıcı, dünyanın öyküsün-
deki tek başlangıç değildir. Yukarıda belirttiğimiz 
gibi, birkaç başlangıç daha vardır ve hepsi de Tan-
rı’yı, Ruhu’nu ve Sözü’nü içerir.

Kavraması ne kadar zor olsa da, bir sonraki 
başlangıç her şeyin başlangıcından bile daha eskiye 
gitmektedir.



HER ŞEYİN BAŞLANGICI

27

DÜŞÜNÜN veya TARTIŞIN

1.	 “tanrılar” arka planında yaşamak ile Ya-
ratılış 1’deki gerçek Tanrı tarafından ya-
ratılmak arasındaki radikal fark sizi de 
etkiledi mi?

2.	 Gerçek Tanrı tarafından yaratılmış ol-
mak, bir insan olarak son derece önemli 
ve değerli olduğunuz konusunda şükran 
duymanızı nasıl sağlıyor?

3.	 Bu gerçek, tüm insan yaşamına saygı 
duyma konusundaki görüşlerinizi nasıl 
etkiliyor?

4.	 Tek Tanrımız’ın başlangıçta “yalnız” ol-
madığını keşfettiğinizde şaşırdınız mı?

5.	 Yukarıdaki “Ruh” ve “Söz”ün nasıl bir 
uyum içinde olduğunu gösteren “ipuçla-
rını” ne şekillerde yararlı buluyorsunuz?





29

– 3 –

Başlangıçtan
“Önce”

Tanrı dünyayı yaratmadan önce ne yapıyordu?
Bu klasik bir çocuk sorusu, değil mi? Bu 

soruyu anne babanıza ya da Pazar Okulu öğret-
meninize sormuş olabilirsiniz ya da belki çocuklar 
size sormuştur. Ancak Hristiyan tarihi boyunca 
bu soru çocuklar kadar yetişkinler tarafından da 
sorulmuştur. En azından dördüncü yüzyılın sonla-
rına kadar, bazı insanlar bu soruyu biraz karanlık 
bir şakayla yanıtlamış, Tanrı’nın, kendilerini aşan 
gizemleri araştıran insanlar için cehennemi hazır-
ladığını söylemişlerdir!1

Ancak on altı yüzyıl öncesinden gelen bu alay-
cı yaklaşıma rağmen, bu sorulması gereken iyi bir 
sorudur. Ve gerçek bir cevabı hak etmektedir; en 
azından verebileceğimiz kadarını.



ÜÇLÜBİRLİK

30

İnsanın önemini arttırmak
Hristiyanların bu soruyu yanıtlama yollarından 
biri, zaman, mekân ve hareketin evrenin başlan-
gıcıyla birlikte ortaya çıktığını hatırlatmak olmuş-
tur. Sanki zaman daima varmış ve içine bir şeyler 
oluyormuş ya da Tanrı da bu zaman içinde bir 
şeyler yapıyormuş gibi görünse de aslında gerçek 
böyle değildir. Bunun yerine, zamanın kendisi 
Tanrı’nın başlangıçta gökleri ve yeri yaratmasıyla 
başlamıştır. Yani teknik olarak, başlangıçtan önce 
ne zaman vardı ne de herhangi bir eylem. Tanrı 
başlangıçtan “önce” hiçbir şey yapmıyordu. O 
sadece oradaydı ve dünyayı ve içine girecek diğer 
varlıkları yaratmaya başlamadan önce orada bulu-
nan tek varlıktı. Her ne olursa olsun, başlangıçtan 
“önce” Tanrı hakkında söyleyebileceğimiz bazı 
şeyler vardır çünkü Kutsal Kitap’taki bazı bölüm-
ler yaratılıştan önceki “zamandan” bahseder:

•  İsa, koyun ve keçi benzetmesinde, kendisini 
izleyenler için “dünya kurulduğundan beri” 
(Mat. 25:34) hazırlanmış olan bir krallıktan 
söz eder.



BAŞLANGIÇTAN “ÖNCE”

31

•  Pavlus, Hristiyanların “dünyanın kuruluşun-
dan önce” Mesih’te seçildiklerini belirtir (Ef. 
1:4).

•  Pavlus (başka bir yerde) Tanrı’nın bizi “zama-
nın başlangıcından önce” Mesih’te verdiği 
lütfuyla kurtardığını yazar (2.Ti. 1:9).

•  Petrus, Mesih’in gelişinin ve bizim için kanını 
dökmesinin “dünyanın kuruluşundan önce” 
önceden bilindiğini yazar (1.Pe. 1:20).

Bu ve benzeri bölümler, Tanrı’nın evreni ya-
ratmadan önce bile –ve dolayısıyla teknik olarak 
herhangi bir şey yapmadan önce– bu evrende za-
man içinde ne yapacağını bildiğini ve amaçladığını 
göstermektedir. Özellikle, Oğlu’nu bizim için bir 
kurban olarak sunacağını, insanları Mesih’te kendi 
halkı olmaya çağıracağını ve kendisini takip edecek 
olanlar için bir krallık hazırlayacağını amaçlamıştır.

Bu bizim önemimizi yepyeni bir düzleme çıka-
rır. Biz insanlar önemliyiz ama bunun sebebi insan 
ırkının yaptıkları ve hatta her birimizin yaptıkları 
değildir. Bizler önemliyiz çünkü tek gerçek Tan-
rı, bizimle bir şeyler paylaşmak için bizi yarattı ve 
hatta bunu bizimle paylaşmayı önceden amaçladı.



ÜÇLÜBİRLİK

32

Peki ama Tanrı bizimle tam olarak neyi pay-
laşmayı amaçladı? Olağanüstü bir metinde, İsa’nın 
kendisi bize başlangıçtan önceki “zaman” hakkında 
çok daha fazla bilgi verir ve bu bilgi, Üçlübirlik ile 
Tanrı’nın insan ırkı için bildiği ve dünyanın kuru-
luşundan “önce” amaçladığı planı arasında bağlantı 
kurar.

Perdeyi kaldırmak
Tüm tarihin en dokunaklı anlarından biri, M.S. 
30 yılı civarındaki bir ilkbahara ait bir perşembe 
akşamı, İsa’nın tutuklanmasından ve şimdi “İyi 
Cuma” (ya da Kutsal Cuma) dediğimiz günde çar-
mıha gerilmesinden hemen önce yaşanmıştır. O 
perşembe akşamı İsa öğrencileriyle birlikte yemek 
yedi (“Son Akşam Yemeği”), onların ayaklarını 
yıkadı ve onlarla uzun uzun konuştu (“Üst Kat-
taki Oda Konuşması”), Kutsal Kitap’ta kayıtlı en 
uzun duasını etti (“Başkâhinlik Duası”) ve Getse-
mani bahçesinde ağladı.

Şimdi duaya odaklanalım. Tanrı’yla konuşan 
İsa, yeryüzündeki hizmetinde yaptığı her şeye ve 
çarmıha gerilip dirilerek yapmak üzere olduğu şey-
lere bakar ve şöyle der,



BAŞLANGIÇTAN “ÖNCE”

33

Yapmam için bana verdiğin işi tamamlamak-
la seni yeryüzünde yücelttim. Baba, dünya 
var olmadan önce ben senin yanındayken 
sahip olduğum yücelikle şimdi beni yanında 
yücelt. (Yu. 17:4-5)

“Yücelik” büyüklük, ihtişam ve görkem fikirleri-
ni aktaran bir sözcüktür. Ama aynı zamanda “mev-
cudiyet” fikrini de içerir. Kutsal Kitap’ta “Tanrı’nın 
yüceliği” O’nun halkıyla birlikte olan muhteşem 
varlığıdır. Ancak bu metinde İsa, kendisi ve Tan-
rı arasındaki yücelikten, dünya var olmadan önce 
paylaştıkları yücelikten söz eder. Her şeyin baş-
langıcından önce İsa ve Tanrı birlikteydiler ve ilahi 
yüceliği paylaşıyorlardı.

Bu olağanüstü iddia üzerinde düşünürken, 
İsa’nın bu Müjde’de “Söz” ve “Oğul” olarak da ad-
landırılan kişi olduğunu hatırlamamız gerekir. Bu-
rada İsa’nın Tanrı’nın herhangi ve sıradan bir oğlu 
olmadığını, ve de Tanrı’yla özel bir ilişkiye sahip 
olduğu için Tanrı oğlu olarak adlandırılmaya layık 
bir insan olmadığını görüyoruz. Hayır, çünkü O 
dünyanın yaratılışından önce de Oğul’du ve Tan-
rı’ya Baba diyordu. O her zaman Tanrı’nın Oğlu ol-
muştur ve Babası’nın ilahi görkemini paylaşmıştır.



ÜÇLÜBİRLİK

34

Duanın ilerleyen bölümlerinde İsa daha da açık 
konuşarak Hristiyanlar için şöyle dua eder:

…hepsi bir olsunlar. Baba, senin bende ol-
duğun ve benim sende olduğum gibi, onlar 
da bizde olsunlar. Dünya da beni senin gön-
derdiğine iman etsin. Bana verdiğin yüceliği 
onlara verdim. Öyle ki, bizim bir olduğumuz 
gibi bir olsunlar. Ben onlarda, sen bende ol-
mak üzere tam bir birlik içinde bulunsunlar 
ki, dünya beni senin gönderdiğini, beni sev-
diğin gibi onları da sevdiğini anlasın. Baba, 
bana verdiklerinin de bulunduğum yerde 
benimle birlikte olmalarını ve benim yüceli-
ğimi, bana verdiğin yüceliği görmelerini isti-
yorum. Çünkü dünyanın kuruluşundan önce 
sen beni sevdin. (21-24. ayetler)

Burada İsa, Babası’yla sahip olduğu birliğin ay-
nısının Hristiyanlar arasında da olması için dua 
eder. Yine “yücelik” sözcüğünü kullanır ve burada 
Tanrı’nın ilahi varlığını Oğlu’yla paylaşmasının 
yanı sıra, Oğul’un da bu varlığı bizimle paylaştığını 
görürüz. Son olarak, dünyanın kuruluşundan önce 
Baba’yla yüceliği paylaştığını bir kez daha vurgular 



BAŞLANGIÇTAN “ÖNCE”

35

ama bu kez “sevgi” sözcüğünü ekler. Baba, Oğul’u 
her şeyin başlangıcından önce sevmiştir ve bu sevgi 
İsa’nın Hristiyanlarla paylaştığı yüceliğin kaynağı-
dır. Ezelden beri, Baba ve Oğul birliği, ilahi yüceli-
ği ve sevgiyi paylaşmışlardır. Şimdi Oğul bu birli-
ği/yüceliği/sevgiyi kendisini izleyenlere vermekte 
ve Baba’yla her zaman sahip olduğu aynı tür birliği 
sergileyebilmemiz için dua etmektedir.

Bu dua, hem Tanrı’nın dünyayı yaratmadan 
önce “ne yaptığını” hem de şimdi yaptıklarının o 
zaman “yaptıklarıyla” nasıl bağlantılı olduğunu 
göstermek için perdeyi, Kutsal Kitap’taki diğer 
tüm metinlerden daha fazla kaldırır. İsa’nın ken-
disi hakkında söyledikleri dikkate değerdir: Tan-
rı hiçbir zaman yalnız olmamakla kalmamış (bu 
kitabın bir önceki bölümünde gördüğümüz gibi), 
aynı zamanda Tanrı her zaman –her şeyin başlan-
gıcından önce bile– sevgili Oğlu için sevgi dolu bir 
Baba olmuştur, çünkü ikisi birliği, ilahi yüceliği, 
görkemi ve varlığı paylaşmıştır. Ancak bu metin 
bizim hakkımızda söyledikleriyle de aynı derecede 
şaşırtıcıdır: Oğul, kendisine inananlara bu birlik-
ten, yücelikten ve sevgiden bir pay sunmaktadır. 
Hristiyanlık bize sadece Tanrı’yla bir tür ilişki de-



ÜÇLÜBİRLİK

36

ğil, Oğul’un Baba’yla her zaman sahip olduğu aynı 
ilişkide bir pay sunmaktadır.

Geçen bölümün sonunda, yaratılışta Tanrı’yı, 
Söz’ü ve Ruh’u ele alırken, Söz’ün ve Ruh’un kişi-
ler değil, Tanrı’nın yönleri ya da güçleri olmasının 
mümkün olduğunu, her birinin bir “şey” değil, “kişi” 
olduğunu belirttiğimi hatırlıyor musunuz? Şimdi 
en azından Söz için bu olasılığın (Söz’ün, Tanrı’nın 
yönü ya da gücü olması olasılığının) doğru olama-
yacağını görüyoruz. Söz aynı zamanda “Oğul”, “İsa” 
ve “Mesih” olarak da adlandırılır. Ve bu duada İsa 
kendisinin dünyanın kuruluşundan önce Baba’yla 
yüceliği ve sevgiyi paylaştığını belirtir. Yani Söz, 
insan olan İsa’yı güçlendiren Tanrı’nın bir gücü de-
ğildir. Hayır, İsa, Söz’dür. Söz, her zaman Tanrı’yla 
sevgiyi paylaşmış olan ilahi, ezeli Oğul’dur ve bu 
nedenle Tanrı’ya “Baba” ve Söz’e “Oğul” denir. Söz/
Oğul insan olduktan sonra, artık “Söz” ve “Oğul”un 
yanı sıra “İsa” ve “Mesih” olarak da adlandırılmak-
tadır. Dolayısıyla, herhangi bir şeyin başlangıcın-
dan “önce” bile, evrenin hikâyesinin başka bir “baş-
langıcı” olduğunu görebiliriz. Ve her şey Baba ve 
Oğul arasındaki sonsuz sevgi ile başlamıştır.



BAŞLANGIÇTAN “ÖNCE”

37

Ancak bu muhteşem dua Kutsal Ruh’tan bah-
setmez, o hâlde bu kişiden (ya da bu aşamada bil-
diğimiz kadarıyla “şeyden”) ne anlamalıyız?

Ruh’u Anlamak
Oğul’un/Söz’ün başlangıçtan “önce” Tanrı’nın ya-
nında olduğunu bildiğimize göre, Kutsal Ruh da 
var mıydı? Ve Kutsal Ruh bir “kişi”, yani ezeli Oğul 
gibi başka bir kişi midir, yoksa Ruh bir “şey”, yani 
Tanrı’nın bir gücü müdür?

İlk soru hakkında Kutsal Kitap çok az şey söy-
ler, ancak Yaratılış 1:2’nin Ruh’tan yaratılmış bir 
varlık olarak değil, Tanrı dünyayı yarattığında za-
ten orada olan biri olarak bahsettiğini görmüştük. 
Dolayısıyla Ruh’un her şeyin başlangıcından “önce” 
de orada olması gerektiğini kabul ediyoruz.

İkinci soruya gelince, elimizde daha çok şey var. 
Eski Antlaşma’da Kutsal Ruh’a yapılan atıflar, bu 
Ruh’u sadece bir güç olarak değil, bir kişi olarak ta-
nımlar. (Örneğin, Yeşaya 63:10 insanların Kutsal 
Ruh’u kederlendirdiğinden bahseder ve Nehemya 
9:20, 30 Ruh’un insanları eğittiğini ve uyardığını 
belirtir). O hâlde Ruh’un kişisel olduğu, Tanrı’nın 



ÜÇLÜBİRLİK

38

kendisi aracılığıyla hareket ettiği biri olduğu açık-
tır.

Dahası, İsa Başkâhinlik Duası’ndan kısa bir 
süre önce, Üst Kattaki Oda Konuşması sırasın-
da, Kutsal Ruh hakkında, Ruh’un sadece bir güç 
ya da kuvvet değil, bir kişi olduğunu da gösteren 
şekillerde konuşur. İsa şöyle der: “Ben de Baba’dan 
dileyeceğim. O sonsuza dek sizinle birlikte olsun 
diye size başka bir Yardımcı, Gerçeğin Ruhu’nu 
verecek” (Yu. 14:16-17). İsa, Ruh’u “başka bir 
Yardımcı” olarak adlandırarak, kendisinin de bir 
Yardımcı olduğunu ima etmektedir. Aslında Eski 
Antlaşma’da Tanrı’nın kendisi sık sık halkı için bir 
Yardımcı olarak adlandırılır (bkz. Yas. 33:29; Mez. 
33:20; 115:9-11). Eğer Ruh da, Tanrı ve Oğlu gibi 
bir Yardımcı ise, o zaman bu Ruh bir güç değil, bir 
kişi olmalıdır. İsa ayrıca Ruh’u öğrencilerine öğre-
ten (Yu. 14:25-26) ve öğrencilerini gerçeğe yönel-
ten (Yu. 16:13-15) olarak tanımlar; bunların her 
ikisi de salt güçlerin değil, kişilerin faaliyetleridir.

Sonuç olarak, Kutsal Ruh’un Baba ve Oğul gibi 
bir “kişi” olduğunu, bir “şey” olmadığını biliyoruz. 
Kutsal Kitap bunu doğrudan söylemese de, Kut-
sal Ruh’un da dünyanın kuruluşundan “önce” Baba 



BAŞLANGIÇTAN “ÖNCE”

39

ve Oğul ile birlik, yücelik ve sevgiyi paylaştığını 
tahmin edebiliriz. Her şeyin başlangıcından “önce” 
bile Üçlübirlik mevcuttu.

İpuçlarını bir araya getirmek
Artık her bir kişinin sadece bir güç ya da kuvvet 
değil, hakiki bir kişi olduğunu ve her üçünün de 
ezeli olduğunu ve dünyanın kuruluşundan “önce” 
bile var olduğunu kabul ettiğimize göre, bir başka 
büyük soruyla yüzleşmek zorundayız. Bir önceki 
bölümde Tanrı’nın, Sözü’nün ve Ruhu’nun Odin, 
Thor ve Loki gibi üç farklı tanrı olmadığını iddia 
etmiştim. Fakat bu nasıl mümkün olabilir? Bu çok 
önemli bir sorudur ve ben bu soruya iki şekilde ya-
nıt bulabileceğimizi düşünüyorum.

Birincisi, kişilerin farklı tanrılar olabilmesi için 
aralarındaki uyumun tam bir mükemmelliğe sahip 
olamaması gerekir. Thor ve Loki örneğinde bunu 
fark etmek kolaydır. Hiçbir konuda anlaşamazlar, 
bu yüzden farklı “tanrılardır”. Bu çok açıktır. Bir-
birleriyle tolere edilebilir derecede iyi anlaştıklarını 
hayal edebilseniz bile, yine de mükemmel bir bir-
likteliğin tadını çıkarmayacaklardır. Ancak Baba, 



ÜÇLÜBİRLİK

40

Oğul ve Ruh mükemmel bir birliğe sahiptir, her 
zaman sahip olmuştur ve her zaman da sahip ola-
caktır. Bu, İsa’nın Başkâhinlik Duası’nda bahsetti-
ği şeyin bir parçasıdır. Ve bu mükemmel birlikten 
dolayı, üç farklı tanrı oluşturmazlar. Aksine, tek 
bir Tanrı’yı oluştururlar: tek gerçek Tanrı.

İkinci olarak, kişilerin farklı tanrılar olabilmesi 
için aralarında farklılıkların olması gerekirdi. Loki 
ve Thor kesinlikle birbirinin aynısı değildir. Örne-
ğin, farklı türde güçlere sahiptirler (Thor’un çekici 
onu yıldırım gücüne bağlar ve Loki görünüşünü 
değiştirebilir) ve bu nedenle onları farklı tanrılar 
olarak ayırt edebilirsiniz. Ve ikisi de babaları Odin 
kadar güçlü değildir, ancak o bile her şeye kadir de-
ğildir. Dolayısıyla üçünün farklı türde güçleri oldu-
ğu gibi farklı derecelerde güçleri de vardır.

Ancak Baba, Oğul ve Ruh söz konusu oldu-
ğunda, bu tür farklılıklar yoktur. Kutsal Kitap’ın 
Tanrı’ya atfettiği her özellik (mükemmel güç, 
mükemmel bilgi, her yerde bulunma, mükemmel 
sevgi, mükemmel adalet, tam değişmezlik; adını 
siz koyun) Tanrı, Oğlu ve Ruhu tarafından eşit ve 
aynı şekilde paylaşılır. Eşit derecede mükemmel ol-
dukları ve özellikleri bakımından aralarında hiçbir 



BAŞLANGIÇTAN “ÖNCE”

41

fark bulunmadığı için, üç farklı tanrı değil, tek bir 
Tanrı oluştururlar.

Tamam, şimdi eğer bunlar birbirinin aynısıysa, 
bu “Oğul” ve “Ruh”un Baba için sadece farklı isim-
ler olduğu anlamına gelmez mi diye düşünüyor 
olabilirsiniz. Bir önceki bölümde durumun böyle 
olamayacağını iddia etmiştim, çünkü öyle olsaydı 
“Tanrı’nın Ruhu” ya da “Söz Tanrı’ydı” denmezdi. 
Ama eğer kişiler gerçekten özdeşse, bu nasıl olur 
da aynı kişi oldukları anlamına gelmez?

Burada İsa’nın Baba’yla olan ezeli varlığını “sev-
gi” kelimesini kullanarak tanımladığını hatırlama-
mız gerekir. Sık sık “kendimi seviyorum” ya da “bir 
şeyi seviyorum” deriz, ama çoğumuz gerçek sevgi-
nin, bir kişinin bir şeye ya da kendisine duyduğu 
sevgi değil, kişiler arasındaki sevgi olduğunu kabul 
ederiz. Ve İsa’nın, Baba’nın kendisini dünyanın 
kuruluşundan “önce” sevdiğini söylerken kişiler 
arasındaki gerçek sevgiden bahsettiği açıktır. Do-
layısıyla, eğer aralarında gerçek bir sevgi varsa, o 
zaman bir şekilde aynı olsalar bile farklı kişilerdir. 
Ve eğer İsa ve Baba gerçek, farklı kişiler ise, o za-
man “İsa” (ya da “Oğul” ya da “Söz” ya da “Mesih”) 
Tanrı için sadece başka bir isim değildir. Yine aynı 



ÜÇLÜBİRLİK

42

mantığın Kutsal Ruh için de geçerli olduğunu var-
sayabiliriz; o Baba ve Oğul ile gerçek sevgiyi payla-
şan farklı bir kişidir.

Üçlübirlik daha keskin bir şekilde 
ortaya çıkıyor
Böylece, en basit düzeyde, Baba, Oğul ve Ruh’un 
gerçek kişiler olduğunu, bir şekilde farklı olduk-
larını, çünkü her şeyin başlangıcından “önce” bile 
birbirlerini her zaman sevdiklerini fark ediyoruz. 
Aynı zamanda, farklı tanrılar olmadıklarını, ara-
larında nitelik ya da özellik farkı olmadığı için tek 
bir Tanrı oluşturduklarını da kabul ediyoruz.

Ve böylece, kesinlikle bunu tamamen anladığı-
mızı iddia etmesek de, Baba, Oğul ve Ruh Üçlübir-
liği daha keskin bir şekilde ortaya çıkmaya başlıyor.

Şimdiye kadar her şeyin başlangıcına ve her 
şeyin başlangıcından önceki “zamana” baktık. Bu 
başlangıçların her ikisi de Tanrı’yı, dünyayı ve biz 
insanları anlamak için başlangıç noktalarıdır ve 
her ikisi de Üçlübirlik ile başlar.

Geri kalan başlangıçlar Tanrı’nın, Oğlu’nun ve 
Ruhu’nun insanlık tarihinde halkını kurtarmak 



BAŞLANGIÇTAN “ÖNCE”

43

için yaptıklarıyla ilgilidir. Bir sonraki başlangıç, 
ironik bir şekilde, Mesih’in doğumuna döndüğü-
müzde insanlık tarihinin ortasında gelir.



ÜÇLÜBİRLİK

44

DÜŞÜNÜN veya TARTIŞIN

1.	 Teknik olarak konuşursak, başlangıçtan 
önce neden “zaman” yoktu? Ve yine de, bu 
“önce” insan varlığı için neden önemlidir?

2.	 İsa’nın Yuhanna 17. bölümdeki duası 
özetle neydi?

3.	 Bu dua bugün bizi nasıl hayrete düşür-
melidir?

4.	 Şimdi “Ruh” ve “Söz”ün gerçek kişiler 
olduğuna ve bu üç kişinin tek bir Tanrı 
oluşturduğuna ikna oldunuz mu? Eğer 
bu olumlama (kabul) hakkında sizi hâlâ 
rahatsız eden bir şey varsa, o nedir?



45

– 4 –

Müjde’nin
Başlangıcı

Aslan’ın harekete geçtiğini söylüyorlar; belki gelmiştir bile.

–Mr. Beaver, Aslan, Cadı ve Dolap kitabı1

Pevensie çocukları, C. S. Lewis’in Narniası’na 
adım attıklarında, durum daha kasvetli ola-

mazdı. Orada her zaman kış mevsimidir (ama asla 
Noel değildir!) ve donmuş dünya büyük bir Be-
yaz Cadı tarafından acımasızca yönetilmektedir. 
Elbette, bu fantastik dünya Mesih’in gelişinden 
önceki dünyamızı temsil etmektedir. Bizler –in-
san ırkı– Tanrı’dan uzaklaştık ve kendimizi O’na 
yabancılaştırdık. Sonuç olarak, bizi tutsak eden 
güçlerin –günah, ölüm ve iblisin– boyunduruğu 
altına girdik. Ancak Aslan’ın Narnia dünyasında 



ÜÇLÜBİRLİK

46

harekete geçtiği gibi, gerçek Tanrı da gerçek dün-
yada iş başındaydı ve halkını, Yahudileri ve onla-
rın etrafındaki ulusları, insanları kendisine geri 
getireceği büyük olaylara hazırlıyordu.

Tüm bunların tam kalbinde
Bu büyük olaylar iki büyük “gönderiliş” içeriyor-
du. Tanrı, biz Hristiyanların “kurtuluş” dediği-
miz şeyi gerçekleştirmek için hem Oğlu’nu hem de 
Ruhu’nu benzersiz yollarla –daha önce dünyaya 
dâhil olma şekillerinden farklı yollarla– dünyaya 
göndermiştir. Elçi Pavlus bu gönderimleri unutul-
maz bir metinde anlatır:

Ama zaman dolunca Tanrı, Yasa altında 
olanları özgürlüğe kavuşturmak için kadın-
dan doğan, Yasa altında doğan öz Oğlu’nu 
gönderdi. Öyle ki, bizler oğulluk hakkını 
alalım. Oğullar olduğunuz için Tanrı öz Oğ-
lu’nun “Abba! Baba!” diye seslenen Ruhu’nu 
yüreklerinize gönderdi. Bu nedenle artık köle 
değil, oğullarsınız. Oğullar olduğunuz için 
de Tanrı sizi aynı zamanda mirasçı yaptı. 
(Gal. 4:4-7; benim vurgum)



MÜJDE’NİN BAŞLANGICI

47

Burada, Oğul’un Eski Antlaşma’da insanlara 
geçici olarak görünmesine rağmen, “gönderilişin-
de” aslında bir insan olarak doğduğunu görüyo-
ruz. Hepimiz gibi o da bir kadından doğdu ve tüm 
birinci yüzyıl Yahudileri gibi Yahudi yasasına tabi 
biri olarak doğdu. Aynı şekilde, Ruh Eski Antlaş-
ma’da insanlara dışsal olarak müdahale ederken, 
“gönderilişinde” yüreklerimize geldi. Böylece Baba 
Tanrı, Oğlu’nu ve Ruhu’nu göndererek insan ırkını 
kendisine geri getirmiş ve kurtuluşu gerçekleştir-
miştir.

Bu metin aynı zamanda bir önceki bölümde 
gördüklerimizle çarpıcı bir bağlantı sağlar. Ora-
da, İsa’nın Başkâhinlik Duası’na baktığımızda, bir 
evren bile “var olmadan önce”, Baba’nın sevgisini 
ebedi Oğlu’yla (ve muhtemelen ebedi Ruhu’yla da) 
paylaştığını görmüştük. Pavlus burada Tanrı’nın, 
Oğlu’nu ve Ruhu’nu gönderme eyleminin her 
imanlıyı Tanrı’nın oğlu ya da kızı yaptığını belirtir. 
İsa’nın olduğu gibi değil –O, Tanrı’nın gerçek, ebe-
di Oğlu, başka deyişle “doğal oğul”dur– ama farklı 
bir şekilde, evlatlığa alma yoluyla. İsa her zaman 
Baba’nın Oğlu olmuştur; hatta yeryüzünde bir 
kadından doğmadan önce bile. Ama biz sonradan 



ÜÇLÜBİRLİK

48

Tanrı’nın kızları ve oğulları oluruz. O’nun ailesine 
dışarıdan getiriliriz; evlat ediniliriz. Ve bu evlat 
edinme Tanrı’nın Oğlu’nu dünyaya göndermesinin 
doğrudan bir sonucudur. Bir anlamda, Tanrı’nın 
gerçek Oğlu insan olarak bizim kardeşimiz oldu, 
böylece biz de Tanrı’nın evlat edinilmiş oğulları ve 
kızları olabildik.

Dahası, bu evlat edinme, Mesih’e iman eden 
bizlere Kutsal Ruh’un yüreklerimize girmesi ve 
Tanrı’ya “Baba” dememizi sağlamasıyla gerçekle-
şir. Bu konuda kendi kendine olan bir şey yoktur: 
Oğul’un gönderilmesi tek başına bizi Tanrı’nın 
oğulları ve kızları yapmaz. Oğul’a iman etmeliyiz. 
Bu, başka bir gönderilişin, Kutsal Ruh’un yürek-
lerimize gönderilmesinin yapmamızı sağladığı bir 
şeydir, böylece her birimizi sadece teoride değil, 
gerçekte de Tanrı’nın evlat edinilmiş bir çocuğu 
yapar. Ancak o zaman, evreni yaratan Tanrı’ya “Ba-
bamız” diyebilme gibi paha biçilmez bir ayrıcalığa 
sahip oluruz.

Böylece Üçlübirliğin her şeyin tam kalbinde 
yer aldığını görürüz. Üçlübirlik sadece her şeyin 
başlangıcından “önce” var olmakla kalmamış, aynı 
zamanda Tanrı’nın yarattığı evrende biz başıboş 



MÜJDE’NİN BAŞLANGICI

49

ve yolunu şaşırmış insanları Tanrı’ya geri getirmek 
için zaman içinde faaliyet göstermiştir. “Müjde” 
kelimesi “iyi haber” anlamına gelir ve İsa Mesih’in 
iyi haberi olan Hristiyan Müjdesi’nin birçok yönü 
vardır; örneğin Pavlus’un bu metninde sadece evlat 
edinilmekten değil, aynı zamanda yasa altınday-
ken kurtarılmış olmaktan da bahsedilmektedir. 
Ancak her şeyin merkezinde Üçlübirlik vardır. 
Müjde, Üçlübirlik ile başlar ve Üçlübirliği, Baba ve 
Oğul arasındaki sonsuz sevgiyi, Tanrı’nın Oğlu’nu 
dünyaya gönderdiğinde ve Ruhu’nu yüreklerimize 
gönderdiğinde bizimle paylaştığı sevgiyi merkeze 
alır.

“Nasıl” sorularını sormak
Eğer siz de öğrencilerim gibiyseniz, şu anda aklı-
nızda çeşitli sorular beliriyordur ve bunların bir-
çoğu benim “nasıl” soruları olarak adlandırdığım 
sorulardır. Şimdiye kadar “kim”den –Oğlu’nu ve 
Ruhu’nu gönderen Tanrı’dan– ve “ne”den –Tan-
rı’nın oğulları ve kızları olarak evlat edilmemiz-
den– bahsettik ama “nasıl”dan bahsetmedik. 
Peki, Tanrı’nın sonsuz Oğlu tam olarak nasıl bir 
insan olabilir ve bir kadından doğabilir? O’nun in-



ÜÇLÜBİRLİK

50

san olması yasa altında olan bizleri nasıl kurtarır? 
Kutsal Ruh yüreklerimize nasıl girebilir?

Bu “nasıl” soruları önemlidir, o hâlde bunları 
anlamlandırabilir miyiz diye bir bakalım. Tanrı’nın 
Oğlu’nu göndermesinin “nasılı”nı bu bölümün geri 
kalanında, Tanrı’nın Ruhu’nu göndermesinin “na-
sılı”nı ise bir sonraki bölümde ele alacağız.

İlk olarak, Tanrı’nın Oğlu’nu göndermesinin 
“nasıl” olduğunu merak eden ilk kişiye dönelim; 
bu kişinin bu soruyu sormak için fazlasıyla iyi bir 
nedeni vardır! Melek Cebrail, Meryem adında er-
genlik çağında (hatta muhtemelen ergenlik öncesi), 
evlenmemiş bir kıza geldiğinde, ona gebe kalaca-
ğını, bir çocuk doğuracağını, adını İsa koyacağını 
ve onun “Yüceler Yücesi’nin Oğlu” olacağını söyledi 
(Lu. 1:31-32). Meryem bunu sorguladı. Sorgula-
ması gayet anlaşılabilir bir durum. “Bu nasıl olur? 
Ben erkeğe varmadım ki” diye sordu (34. ayet). 
Cebrail ona şu hatırlanmaya değer sözlerle karşılık 
verdi:

Kutsal Ruh senin üzerine gelecek, Yüceler 
Yücesi’nin gücü sana gölge salacak. Bunun 
için doğacak olana kutsal, Tanrı Oğlu dene-
cek. (35. ayet)



MÜJDE’NİN BAŞLANGICI

51

Burada Kutsal Ruh’un İsa’nın insan olarak dün-
yaya gelmesinde doğrudan rol oynadığını görüyo-
ruz. Şimdiye kadar Tanrı’nın büyük eylemlerinin 
Üçlübirliğin üç kişisini de içerdiğini ve bunun 
bir istisna olmadığını anlamış olmalısınız. Baba 
Oğul’u göndermiştir; elbette, Oğul insan olmak 
üzere dünyaya gönderilmiştir; ve Kutsal Ruh, in-
san bir babanın dahli olmaksızın Oğul’un insan 
olarak doğmasını gerçekleştiren kişidir. Dolayısıy-
la Üçlübirlik burada, Müjde’nin başlangıcında iş 
başındadır.

Tanrı’nın Oğlu’nun insan olduğunu söylemenin 
tam olarak ne anlama geldiğine gelince, Pavlus bir 
başka çarpıcı metinde bize yararlı bir fikir verir:

Mesih, Tanrı özüne sahip olduğu halde, Tan-
rı’ya eşitliği sımsıkı sarılacak bir hak sayma-
dı. Ama kul özünü alıp insan benzeyişinde 
doğarak ululuğunu bir yana bıraktı. (Flp. 
2:6-7)

Pavlus burada “Tanrı özü”nü –yani Tanrı’ya 
uygun özellikleri ve ayrıcalıkları bir “kul özü” ile 
–yani insanlara ait olan özellikler ve bileşenlerle 



ÜÇLÜBİRLİK

52

(insan bedeni, zihni ve iradesi gibi)– karşılaştır-
maktadır. Oğul, Kutsal Ruh tarafından rahme ko-
nulmasıyla, ilahi özelliklerinden vazgeçmeden ve 
Tanrı olmaktan vazgeçmeden bu insani özellikleri 
ve bileşenleri üzerine almıştır.

Sonuç olarak, Oğul aynı anda hem ilahi hem de 
insani bir şekilde yaşayabilmiştir, oysa daha önce 
sadece ilahi bir şekilde yaşıyordu. İnsan olmadan 
önce Oğul sadece Tanrı olarak yaşamış, Tanrı’nın 
yaptığı her şeyi –Baba’yı ve Ruh’u sevmek, evreni 
yaratmak, evreni sürdürmek vb.– yapmıştır. İnsan 
olduktan sonra Oğul, Tanrı olarak yaşamaya de-
vam etti, her zaman yaptığı şeyleri yaptı, aynı za-
manda insan olarak yaşamaya başladı, kurtuluşu-
muzu güvence altına alan insana özgü şeyler yaptı: 
dua yoluyla Tanrı’ya bağlı olmak, yasayı öğrenmek 
ve uygulamak, Tanrı’ya göre mükemmel insan ya-
şamının neye benzediğini bize göstermek ve ölümü 
ve dirilişi aracılığıyla kurtuluşumuzu gerçekleştir-
mek gibi. Oğul, “kul özü alıp” “insan benzeyişinde 
doğarak”, Tanrı olmaya devam ederken tamamen 
insan olarak yaşayabilmiştir. Göreceğimiz gibi, 
kurtuluşumuz için sadece hem Tanrı hem de insan 
olması değil, aynı zamanda Tanrı’nın ebedi Oğlu 



MÜJDE’NİN BAŞLANGICI

53

olarak aynı anda hem Tanrı hem de insan olarak 
yaşayabilmesi çok önemliydi.

“Neden” sorularını sormak
Yukarıdaki büyük “nasıl” soruları, doğrudan daha 
da büyük “neden” sorularına yol açar. Oğul neden 
insan olarak yaşamak için onca zahmete katlan-
mak zorunda kaldı? Neden üzerimizden bir değ-
nek sallayıp, bizde yanlış olan her neyse onu dü-
zeltemedi ve her şey yoluna girmedi? Ne de olsa o 
Tanrı, değil mi?

İki bin yıldır Hristiyanlar bu en acil soruyu de-
ğişik şekillerde soruyorlar ve biz de onlara katıla-
rak bir yanıt ararken, yukarıda ele aldığımız metne 
geri dönmemiz gerekiyor. Filipililer 2’de Pavlus 
Mesih’in bir kul özü aldığını anlattıktan sonra şöy-
le devam eder,

İnsan biçimine bürünmüş olarak ölüme, 
çarmıh üzerinde ölüme bile boyun eğip ken-
dini alçalttı. Bunun için de Tanrı O’nu pek 
çok yükseltti ve O’na her adın üstünde olan 
adı bağışladı. Öyle ki, İsa’nın adı anıldığında 
gökteki, yerdeki ve yer altındakilerin hepsi 



ÜÇLÜBİRLİK

54

diz çöksün ve her dil, Baba Tanrı’nın yüceltil-
mesi için İsa Mesih’in Rab olduğunu açıkça 
söylesin. (8-11. ayetler)

Bu bölüm Tanrı’nın Oğlu’nun aşağı ve yukarı 
doğru hareketlerini anlatır. O, Tanrı’ya eşitti, Tan-
rı özündeydi, Baba ve Ruh kadar tam Tanrı’ydı. 
Yine de sadece bir insan olarak doğma noktasına 
değil, bundan da öte, ölme noktasına kadar alçal-
dı; ve antik dünyanın bildiği en aşağılayıcı şekilde, 
bir Roma çarmıhında öldü. Bu aşağı doğru hare-
keti, Tanrı’nın Oğlu’nu yücelttiği, insanların O’na 
Rab diyebilmesi için O’na tüm isimlerin üstünde 
bir isim verdiği dramatik bir yukarı doğru hareket 
izledi.

Ama şöyle bir şey var: İsa zaten Oğul’du, zaten 
Tanrı’ya eşitti, zaten tüm isimlerin üstünde bir 
isme sahipti. Neden yüceltilmesi gerekiyordu? Ve 
bu neyi başaracaktı?

İsa’nın aynı anda iki şekilde yaşadığını hatırla-
mamız gerekir: Tanrı ve insan olarak. Eğer O’nu 
Tanrı olarak düşünürsek, her zaman sahip olduğu 
yüceliği, her şeyin başlangıcından “önce” Baba’yla 
paylaştığı yüceliği korudu. O bunu hiç kaybetme-



MÜJDE’NİN BAŞLANGICI

55

di. Ama aynı kişiyi insan olarak düşünürsek, bu 
yüceliği bir kenara bıraktı, bir insan olarak yaşadı, 
öldü ve yüceliğine yeniden kavuştu.

Kuşkusuz, aynı kişinin aynı anda hem ilahi hem 
de insani bir şekilde nasıl yaşayabileceğini hayal et-
mek çok zordur. Aslında, sadece insan olan bir kişi 
için aynı anda her iki şekilde yaşamanın imkânsız 
olacağını rahatlıkla söyleyebiliriz. Ancak Tanrı’nın 
ebedi Oğlu için, Kutsal Ruh tarafından rahme ko-
nulmasıyla tamamen insan olan Oğul için, biz an-
layamasak bile, bu imkânsız değildir.

Öyleyse tekrar soruyorum, neden? Ve bu neyi 
başarmıştır? Oğul, reddettiğimiz Tanrı’ya yaban-
cılaşmış, sınırlı ve güçsüz insan hâlimize inmiştir. 
(Yine, bunu insani bir şekilde, insan olarak yaptı, 
ilahi yüceliği açısından değil. Ama yine de yaptı). 
Tanrı’ya olan imansızlığımız nedeniyle hak ettiği-
miz Tanrı’nın reddedişini kendi üzerine aldı. Son-
ra Tanrı O’nu geri kabul etti; O’nu ölümden diriltti, 
O’nu yüceltti (yine insan olarak) ve O’na tüm ad-
ların üstünde bir ad verdi. Oğul’un bizim düşmüş, 
ayrılmış, kaybolmuş durumumuza inişini, Oğul’un 
Tanrı’ya geri yükselişi izlemiştir. Oğul’un inişi, Ba-
bası’ndan ayrı düştüğümüz konumumuzda O’nu 



ÜÇLÜBİRLİK

56

bizimle birleştirdi; yükselişi ise Babası’yla yenilen-
miş paydaşlıkta O’na katılmamızın yolunu açtı.

Filipililer bölümünü, muhtemelen Pavlus’un 
kendisi tarafından değil ama öğrencilerinden biri 
tarafından yazılmış olan bir diğer benzer bir bö-
lümle birlikte düşünmemiz gerekir. İbranilere 
mektup şöyle başlar:

Tanrı eski zamanlarda peygamberler aracılı-
ğıyla birçok kez çeşitli yollardan atalarımıza 
seslendi. Bu son çağda da her şeye mirasçı 
kıldığı ve aracılığıyla evreni yarattığı kendi 
Oğlu’yla bize seslenmiştir. Oğul, Tanrı yüce-
liğinin parıltısı, O’nun varlığının öz görünü-
müdür. Güçlü sözüyle her şeyi devam ettirir. 
Günahlardan arınmayı sağladıktan sonra, 
yücelerde ulu Tanrı’nın sağında oturdu. (İbr. 
1:1-3)

Burada Tanrı’nın dünyayı yarattığına ve onu 
Oğlu aracılığıyla devam ettirdiğine dikkat edin. 
Oğul sadece bir peygamber (tüm insanlar gibi Tan-
rı’nın suretinde yaratılmış olan birisi) değil, Tan-
rı’nın tam öz görünümü, O’nun doğasını tamamen 



MÜJDE’NİN BAŞLANGICI

57

yansıtan yaratılmamış ve mükemmel bir suretidir. 
Oğul günahlarımızın arındırılmasını sağladı (Pav-
lus’un Filipililer 2’de anlattığı çarmıhtaki ölümüne 
bir gönderme) ve sonra “yücelerde ulu Tanrı’nın 
sağında oturdu.” Bu son cümle Tanrı’yla neredeyse 
hayal bile edilemeyecek bir yakınlık ve samimiyet 
ifade eder: O, görkemin ve yüceliğin Rabbi’nin 
yanına oturmuştur. Böylece –insan olarak düşü-
nüldüğünde– bizimle bir olmasıyla Tanrı’ya ya-
bancılaşmış olan kişi, şimdi bir kez daha Tanrı’nın 
yanında oturuyor, dünyanın kuruluşundan “önce” 
her zaman bildiği yüceliğin, paydaşlığın, birliğin ve 
sevginin tadını çıkarıyordu. Eğer Tanrı O’nu geri 
alabildiyse ve alacaksa, o zaman Tanrı bizi de geri 
alabilir ve alacaktır, yeter ki biz O’nda olalım.

Müjde pek çok düzeyde iyi haberdir. Farklı yön-
lerini ortaya çıkarmak için çevrildikçe çeşitli şekil-
lerde parıldayan çok yönlü bir elmastır. Bu kitabın 
da bir parçası olduğu Temeller serisinde Müjde’nin 
birçok yönünü ele alıyoruz. Ancak Müjde’nin baş-
langıcında ve tam kalbinde basit bir gerçek vardır: 
Tanrı, sadece insanlığımızı değil, aynı zamanda 
bozulmuşluğumuzu, yabancılaşmamızı ve kay-
bolmuşluğumuzu da üstlenen Oğlu’nu gönderdi. 



ÜÇLÜBİRLİK

58

Bizim karşı karşıya olduğumuz ölümü çarmıhta O 
tattı. Ve yine de Tanrı O’nu ölümden diriltti, ken-
disiyle paydaşlığa geri aldı, öyle ki biz de –kendi 
imansızlığımız nedeniyle Tanrı’ya yabancılaşmış 
olan bizler de– O’na geri kabul edilebilelim. Tan-
rı’nın biricik Oğlu, Babası’nın oğulları ve kızları 
olarak evlat edinilebilmemiz için kardeşimiz oldu. 
Müjde, Baba ve Oğul arasındaki ilişkiyle başlar.

Ama “O’nda” olmak ne anlama gelmektedir? Ya 
da soruyu farklı bir şekilde sorarsak, bu ilişki bize 
nasıl ulaşmaktadır?

Bu soru bizi başka bir başlangıca götürmekte-
dir. Bu, Kutsal Ruh’un parıl parıl parlamak için 
kendi sırasının geldiği bir başlangıçtır.



MÜJDE’NİN BAŞLANGICI

59

DÜŞÜNÜN veya TARTIŞIN

1.	 İki büyük “gönderiliş” neydi? Bunlar 
Oğul ve Ruh’un Eski Antlaşma’daki ey-
lemlerinden nasıl farklıydı?

2.	 Üçlübirliğin diğer iki kişisi İsa’nın doğu-
muna nasıl dâhil oldular?

3.	 İsa’nın “tamamen insan” olduğunu bilmek 
ve çarmıha gittiğinde alçakgönüllülüğü-
nün daha da büyük olduğunu bilmek sizi 
minnettar kılıyor mu?

4.	 Zaten Tanrı’ya eşit olan Oğul’un neden 
yüceltilmesi gerekiyordu?

5.	 “Eğer Tanrı [Oğlu’nu] geri alabildiyse ve 
alacaksa, o zaman Tanrı bizi de geri ala-
bilir ve alacaktır, yeter ki biz O’nda ola-
lım.” Bu gerçek bugün tanıdığınız birine 
nasıl güvence verebilir?





61

– 5 –

Yaşamın
Başlangıcı

Ben bu kitabı yazmadan hemen önceki yıllarda 
dünya büyük, küresel bir salgın yaşadı. Her 

ülkede hükümet liderleri birbirimizle olan kişi-
sel etkileşimlerimize önemli kısıtlamalar getirdi. 
İnsanlar toplum içinde maske takmaya ve diğer 
insanlardan en az iki metre uzakta durmaya teş-
vik edildi ya da zorunlu tutuldu. Neden mi? Di-
ğer insanların nefesini solumaktan kaçınmak için. 
COVID-19, diğer virüslerin çoğu gibi, insandan 
insana (diğer olası yolların yanı sıra) solunum yo-
luyla bulaşıyordu. Dolayısıyla başka bir kişinin 
nefesini solumak, hastalık ve hatta ölüm getirme 
olasılığını da beraberinde getiriyordu. Birdenbire 
diğer insanları hoş karşılanacak insanlar olarak 



ÜÇLÜBİRLİK

62

değil, kaçınılması gereken tehditler olarak görme-
ye başladık.

O salgını yaşamış olan bizler ve özellikle de 
sevdiklerini virüs nedeniyle kaybetmiş ya da hâlâ 
uzun vadeli sağlık sorunlarıyla karşı karşıya olan-
lar için “soluk” ve “soluk alıp vermek” ifadeleri ölüm 
çağrışımı yapıyor olabilir. Bu yüzden “soluk” (ya da 
“nefes”) kelimesini olumlu anlamda düşünmek bi-
zim için zordur. Ancak Kutsal Kitap’ı anlamak için 
bunu yapmamız gerekir. Kutsal Yazılar’da soluk ve 
solumak yaşamla, özellikle de Kutsal Ruh’un ver-
diği yaşamla ilişkilendirilir.

Soluk, rüzgâr ve ateş
Her şeyin başlangıcında, Tanrı yeryüzünü ve 
üzerinde yaşayan kara ve deniz hayvanlarını ya-
rattıktan sonra, insanoğlunu yarattı. Önce Adem’i 
topraktan yarattı ve sonra “burnuna yaşam solu-
ğunu üfledi. Böylece Adem yaşayan varlık oldu” 
(Yar. 2:7). Tanrı’nın insana soluğunu üflemesi, 
onu kilden bir heykelden gerçek bir canlıya dönüş-
türmüştür. İbranicede (Eski Antlaşma’nın dili) ve 
Grekçede (Yeni Antlaşma’nın dili) “ruh” kelimesi 



YAŞAMIN BAŞLANGICI

63

“soluk” (veya “nefes”) ya da “rüzgâr” anlamına ge-
lir. Kutsal Ruh bir anlamda Tanrı’nın soluğudur 
ve bazı Hristiyanlar Yaratılış 2:7 ayetinin aslında 
Tanrı’nın Adem’e Kutsal Ruh’u üfleyerek onu can-
lı kıldığı anlamına geldiğini ileri sürmüşlerdir.

O hâlde soluk imgesinin, Tanrı’nın Mesih’in 
beden alması ve işi aracılığıyla verdiği yeni yaşamı 
tanımlamak için de kullanılması şaşırtıcı değildir. 
İsa ölümden dirildikten sonra, birkaç kez öğren-
cilerine canlı olarak görünmüştür. Bu görünüm-
lerden birinde, “onların üzerine üfleyerek, ‘Kutsal 
Ruh’u alın!’ dedi” (Yu. 20:22). Burada yine nefes 
almanın yaşamla ilişkilendirildiğini görüyoruz ve 
Kutsal Ruh’un İsa’nın öğrencilerine üflenen kişi ol-
duğu açıkça söylenmektedir.

Yaklaşık altı hafta sonra, öğrenciler Yahudilerin 
Pentikost bayramını kutlamak için Yeruşalim’dey-
di ve Kutsal Ruh üzerlerine indi. Elçilerin İşleri 
kitabını yazan Luka, bu olayı şöyle anlatır:

Ansızın gökten, güçlü bir rüzgârın esişini 
andıran bir ses geldi ve bulundukları evi tü-
müyle doldurdu. Ateşten dillere benzer bir 
şeylerin dağılıp her birinin üzerine indiğini 



ÜÇLÜBİRLİK

64

gördüler. İmanlıların hepsi Kutsal Ruh’la 
doldular, Ruh’un onları konuşturduğu başka 
dillerle konuşmaya başladılar. (Elç. 2:2-4)

Bu bölümde Kutsal Ruh’un varlığı büyük bir 
rüzgâr olarak hissedilir ve ateşten diller olarak 
görülür. Öğrenciler kendi dillerinde değil, etraf-
larında toplanan insanların çeşitli dillerinde ko-
nuşmaya başlayınca, insanlar Tanrı’nın Ruhu’nun 
onlarla birlikte olduğuna ikna olur ve Petrus’un 
vaazına Mesih’e iman ederek karşılık verirler. O 
gün Hristiyan kilisesinin başlangıcına işaret eder. 
Ruh dışsal olarak soluk (nefes), rüzgâr ve ateş 
olarak görünür, ancak asıl işi içseldir. Her insanın 
içinde çalışarak onu Mesih’e imana getirdiği gibi, 
Mesih’in bedeni olarak kiliseyi var etmek için de 
toplu şekilde çalışır.

Birlikte Kutsal Ruh’un önce bireysel imanlılar-
da, sonra da bir bütün olarak kilisede yaptığı işe 
bakalım.

Yukarıdan gelen yeni doğuş
Kutsal Kitap, Kutsal Ruh hakkında fazla bir şey 
söylemez ve olması gereken de budur. Kutsal Ruh, 



YAŞAMIN BAŞLANGICI

65

Kutsal Kitap’ı yazmaları için insanlara (bin beş yüz 
yıl boyunca yaklaşık kırk kişiye) esin vermiştir, bu 
nedenle bir anlamda Kutsal Yazılar’ın nihai yazarı-
dır. Ve yazar olarak, kendini yüceltmeye değil, Baba 
ve Oğul’a tanıklık etmeye çalışmıştır. Dolayısıyla 
Kutsal Kitap’ta Tanrı ve Oğlu hakkında Ruh hak-
kında olduğundan çok daha fazla şey vardır. Ancak 
Ruh hakkında en çok konuşan kişi Oğul Mesih’in 
kendisidir, çünkü o sadece Baba’yı değil, Ruh’u da 
yüceltmeye çalışmaktadır. Dolayısıyla Ruh’un işini 
anlatan en önemli bölümler, Müjde yazarlarının 
İsa’dan alıntı yaptığı bölümlerdir. Şimdi bu metin-
lerden bazılarına bakalım.

İsa’nın yeryüzündeki hizmetinin başlarında, 
Nikodim adında bir Ferisi ona sorular sormak için 
gizlice yanına geldi. Ama o daha fazla ileri gideme-
den İsa şu çarpıcı iddiasıyla onun dengesini bozdu: 
“Sana doğrusunu söyleyeyim, bir kimse yeniden 
doğmadıkça Tanrı’nın [Krallığı’nı] göremez” (Yu. 
3:3). Buradaki “yeniden” sözcüğü “yeniden” ya da 
“yukarıdan” anlamına gelebilir. Burada İsa’nın her 
ikisini de kastetmiş olması çok olasıdır; kişi hepi-
mizin olduğu gibi sadece normal dünyevi bir şe-



ÜÇLÜBİRLİK

66

kilde değil, yeni bir şekilde, yukarıdan, Tanrı’dan 
ikinci bir doğumla doğması gerekir.

Nikodim bunu anlamaz ve bir yetişkinin an-
nesinin rahmine nasıl tekrar girebileceği hakkında 
beceriksizce bir soru sorar. İsa şöyle yanıt vererek 
onu doğru yola getirir:

Sana doğrusunu söyleyeyim, bir kimse su-
dan ve Ruh’tan doğmadıkça Tanrı’nın [Kral-
lığı’na] giremez. Bedenden doğan bedendir, 
Ruh’tan doğan ruhtur. Sana, ‘Yeniden doğ-
malısınız’ dediğime şaşma. Yel dilediği yerde 
eser; sesini işitirsin, ama nereden gelip nere-
ye gittiğini bilemezsin. Ruh’tan doğan herkes 
böyledir. (5-8. ayetler)

Burada yine Ruh’un rüzgâra benzetildiğini gö-
rüyoruz (unutmayın, “ruh” ve “rüzgâr” Grekçede 
aynı sözcüktür). İsa’nın sözünü ettiği yukarıdan 
yeni doğuş, her birimizin daha önce geçirdiği gibi 
bedensel bir doğuş değil, Kutsal Ruh tarafından 
gerçekleştirildiği için ruhsal bir doğuştur. Bu yeni 
doğuş kişiye yeni, ruhsal bir yaşam verir. Mesih’in 
başardıklarına dayanan bir yaşamdır (önceki bö-



YAŞAMIN BAŞLANGICI

67

lümde gördüğümüz gibi) ve bunu gerçekleştiren 
Kutsal Ruh’tur.

Hizmetinin ilerleyen dönemlerinde, tapınağın 
önünde yere su dökmeyi ve ekinlerin büyümesi 
için yağmur duası etmeyi içeren bir Yahudi bay-
ramı sırasında İsa ayağa kalktı ve susayanları gelip 
kendisinden içmeye çağırdı ve böylelikle onlar-
dan diri su ırmakları akacağını söyledi (Yu. 7:38). 
Müjde yazarı Yuhanna parantez içinde şunu ekler: 
“Bunu, kendisine iman edenlerin alacağı Ruh’la 
ilgili olarak söylüyordu. Ruh henüz verilmemişti” 
(39. ayet). İsa’nın yüceltilmesi, O’nun çarmıhta acı 
çektikten, öldükten ve dirildikten sonra Tanrı’ya 
dönüşüydü ve İsa’ya iman edenlere Ruh’un veril-
mesi Mesih’in yüceltilmesini izlemeliydi. Bu varlık 
bize ruhsal yaşam veren “diri sudur”.

İsa’nın Ruh hakkındaki bu sözleriyle donanmış 
olarak, geçen bölümde gördüklerimizi şimdi öğ-
rendiklerimizle birleştirmeye hazırız. Oğul, yani 
İsa, bizim durumumuzu –kaybolmuş ve Tanrı’ya 
yabancılaşmış durumumuzu– üstlenmek ve bizim 
yerimize acı çekip ölmek için insan oldu. Ama Tanrı 
O’nu ölümden diriltti ve kendisiyle paydaşlığa geri 
kabul etti, öyle ki “O’nda” olan bizler bağışlanabi-



ÜÇLÜBİRLİK

68

lelim, yabancılaştığımız Tanrı’yla barışabilelim ve 
Oğul’un Babası’yla olan paydaşlığını paylaşabile-
lim. Ama nasıl “O’nda” olabiliriz? İsa’nın çarmıhta 
ölüme inişinden ve Tanrı’nın sağına yükselişinden 
sonra, Ruh, İsa’ya iman edenlerde ikamet etmek 
üzere gönderilir. Ruh içimizde olduğu için, Me-
sih’te olmaya başlarız. Ve Mesih’te olduğumuz için, 
O’nun Babası’yla olan ilişkisini paylaşırız. Gerçek 
Oğul bizi evlat edinme yoluyla kızları ve oğulları 
yapar ve gerçek Oğul ile bizim aramızdaki bağ, 
Kutsal Ruh’un içimizde ikamet etmesidir.

Bu yaşamdır, yani yeni yaşam, ruhsal yaşam, yu-
karıdan gelen yaşamdır. Ve Ruh’un bizi Mesih’le ve 
dolayısıyla Baba Tanrı’yla birleştiren işiyle başlar. 
Yeni yaşam Üçlübirlik ile başlar.

Birlikte yaşam
Yukarıdan gelen bu yeni yaşam sadece bireysel 
değildir. Aslında sadece bireysel olamaz çünkü 
bir ilişkiden kaynaklanır; Baba ve Oğul’un ezeli 
paydaşlığından, Kutsal Ruh’un bizi getirdiği pay-
daşlıktan kaynaklanır. Pavlus’un mektuplarının en 
önemli bölümlerinden biri Efesliler 2’dir; burada 



YAŞAMIN BAŞLANGICI

69

biz insanların “suçlarımızdan ötürü ölü olduğu-
muz[u]”, ancak Tanrı’nın bizi “Mesih’le birlikte 
yaşama kavuşturdu[ğunu]”, çünkü lütuf sayesinde 
kurtulduğumuzu açıklar (5. ayet). Buradaki “bir-
likte” sözcüğüne dikkat edin. Mesih (insan olarak) 
öldü ve yeni yaşama dirildi, öyle ki ölü olan biz-
ler de onunla birlikte yeni yaşama diriltilebilelim. 
Gördüğümüz gibi, yaşamımız Mesih, Babası ve 
Ruhu’yla birlikte olan yaşamdır.

Ama aynı zamanda Tanrı, Oğlu ve Ruhu ara-
cılığıyla birbirimizle birlikte olan yaşamdır. Pav-
lus aynı bölümde hem Yahudilerin hem de diğer 
uluslardan olanların Tanrı’nın yeni halkının bir 
parçası olduğunu onaylayarak devam eder. İbrani 
düşüncesinde, “Yahudiler ve diğer uluslardan olan-
lar”, “biz ve onlar” anlamına geliyordu. Bu herkesi 
kategorilere ayırmak için kullanılan bir ifadeydi; 
iyiler ve kötüler. Ancak Pavlus, Tanrı’nın bu düş-
man gruplardan tek bir halk yarattığı konusunda 
ısrar eder. Şöyle yazar:

[Mesih’in] aracılığıyla hepimiz tek Ruh’ta 
Baba’nın huzuruna çıkabiliriz. Böylece artık 
yabancı ve garip değil, kutsallarla birlikte 



ÜÇLÜBİRLİK

70

yurttaş ve Tanrı’nın ev halkısınız. Elçilerle 
peygamberlerden oluşan temel üzerine inşa 
edildiniz. Köşe taşı Mesih İsa’nın kendisidir. 
Bütün yapı Rab’be ait kutsal bir tapınak ol-
mak üzere O’nda kenetlenip yükseliyor. Siz 
de Ruh aracılığıyla Tanrı’nın konutu olmak 
üzere hep birlikte Mesih’te inşa ediliyorsu-
nuz. (Ef. 2:18-22)

Burada “hepimiz” (Grekçede “her ikimiz” diye 
geçer) sözcüğüne dikkat etmemiz gerekir. Hem 
Yahudiler hem de diğer uluslardan olanlar –ve 
buna bağlı olarak, birbirlerine düşman olabilecek 
tüm insan grupları– Ruh’ta Mesih aracılığıyla Ba-
ba’ya erişebilirler. Hepimiz –hangi gruptan, hangi 
kültürden, hangi dilden olursak olalım, başkala-
rına karşı hangi yükü ve önyargıyı taşırsak taşıya-
lım– Tanrı’nın krallığının yurttaşları ve O’nun ev 
halkının üyeleriyiz. Dahası, hepimiz –yine hangi 
gruptan olursak olalım– Tanrı’nın kendisinin için-
de yaşayabileceği bir tapınakta bir araya gelmişiz-
dir (bu kelimeye tekrar dikkat edin). Eski Antlaş-
ma’da Tanrı’nın varlığı tek bir halkla (Yahudiler) 
ve tek bir yapıyla (Buluşma Çadırı ve daha sonra 



YAŞAMIN BAŞLANGICI

71

Tapınakla) ilişkilendirilirdi. Ancak şimdi, Mesih’in 
ve Ruh’un gönderilmesinden sonra, Tanrı’nın var-
lığı yeni bir halkla, hem Yahudi hem de diğer ulus-
lardan olan imanlılarla ilişkilidir ve bunlar birlikte 
Tanrı’nın yeryüzündeki konutu olan kiliseyi oluş-
tururlar.

Yeni Antlaşma’da İsa’ya iman edenlerin bir-
likte nasıl yaşamaları gerektiğine dair birçok tali-
mat vardır. Bu özel buyruklar ve öğütler özünde 
iki farklı ama birbirini tamamlayan imgeyle ifade 
edilen tek bir büyük birlikten kaynaklanır. Hris-
tiyanlar olarak bizler hep birlikte Tanrı’nın evlat 
edindiği oğulları ve kızlarıyız –O’nun ev halkının 
üyeleriyiz– ve bu nedenle katıldığımız ailenin do-
ğasında var olan sevgiyi yansıtacak şekilde yaşama-
lıyız: Baba ve Oğul’un sevgisi. Dahası, imanlılar 
olarak bizler hep birlikte Tanrı’nın içinde ikamet 
ettiği tapınağız ve Yüceler Yücesi Tanrı için uygun 
bir konut olacak şekilde yaşamalıyız.

Yukarıdan gelen yeni yaşamın başlangıcı –hem 
her imanlının Mesih’le birlikte yaşamı hem de ki-
lise olarak tüm imanlıların birlikte yaşamı– Üçlü-
birliğin işidir.



ÜÇLÜBİRLİK

72

Dünyanın öyküsünde bir başlangıç daha vardır 
ve şimdi ona bakacağız.



YAŞAMIN BAŞLANGICI

73

DÜŞÜNÜN veya TARTIŞIN

1.	 Kutsal Kitap’ta “soluk” (ya da “nefes”) ve 
“soluk alıp vermek” neyle ilişkilendirilir?

2.	 Yuhanna 3. bölümde İsa ve Nikodim ara-
sında geçen konuşmada Nikodim hangi 
temel gerçeği kavrayamıyor?

3.	 “Yeni yaşam, ruhsal yaşam, yukarıdan ge-
len yaşam” nasıl başlar?

4.	 “Kilise olarak tüm imanlıların birlikte 
yaşamı” nasıl başlar?





75

– 6 –
Sondaki

Başlangıç

Çünkü Maceramız başarıya ulaştı, artık her şey bitti. 
Burada yanımda olduğun için çok mutluyum. Burada, her 

şeyin sonunda.
– Frodo Baggins, Kralın Dönüşü kitabında, Sam Gamgee’ye1

Tolkien’in Orta Dünyası’nda, Frodo’nun varsa-
yımının aksine, her şeyin sonu aslında bir son 

değildir. Bunun yerine, kötülüğün nihai yenilgisi 
yeni bir başlangıcı, Elflerin “İnsanların Çağı” dedi-
ği bir barış çağını başlatır. Bu, gerçek dünyada da 
böyle olacaktır. Her şeyin sonu yeni bir başlangıca 
yol açacaktır.

Bu kitap, Tanrı’nın evreni yaratmasıyla birlikte 
her şeyin başlangıcıyla başladı ve daha sonra her 
şeyin başlangıcından “önce” Baba, Oğul ve Ruh 



ÜÇLÜBİRLİK

76

arasındaki ezeli sevgiye baktı. Oğul’un yaşamak, 
ölmek ve insan olarak dirilmek üzere dünyaya gön-
derilmesiyle Müjde’nin başlangıcına baktık. Hem 
İsa’ya iman edenler hem de ortaya çıkan kilise için, 
Kutsal Ruh’un hem bireysel hem de toplu olarak 
Hristiyanlarda ikamet etmesiyle, yukarıdan gelen 
yeni bir yaşamın başlangıcını gördük. Ve şimdi bu 
çeşitli başlangıçlardan her şeyin sonuna ve bu son-
dan gelecek olan yeni başlangıca dönüyoruz. Bu 
başlangıç da Üçlübirlik ile başlar. Şimdi de sondaki 
başlangıcı inceleyelim.

Tüm oklar aşağıyı gösteriyor
Önceki iki bölümde insanların kurtuluşu için Tan-
rı’nın Oğlu’nu dünyaya gönderdiğini ve Ruhu’nu 
Oğlu’na iman edenlerin yüreklerine gönderdiğini 
gördük. Kurtuluş, insanlığın Tanrı’ya doğru yuka-
rı yönde hareketiyle ilgili değildir; Tanrı’nın bize 
doğru aşağı yönde hareketiyle gerçekleşir. Ancak 
Oğul’un ve Ruh’un iki bin yıl önceki aşağıya iniş-
leri Tanrı’nın bize doğru olan tek inişi değildir. 
Her şeyin sonunda yeni bir başlangıç doğarken, 
iki iniş daha gerçekleşecektir. Bir sonraki iniş, 



SONDAKİ BAŞLANGIÇ

77

bizim Mesih’in “İkinci Gelişi” dediğimiz şey ola-
caktır, ancak Baba’nın bakış açısından buna Me-
sih’in “İkinci Gönderilişi” de diyebiliriz. Mesih’in 
yücelik içinde dünyaya dönüşü Yeni Antlaşma’nın 
en ısrarla onaylanan gerçeklerinden biridir; yirmi 
yedi kitabın yirmi üçü bundan doğrudan söz eder. 
Mesih’in bu dönüşü başka bir büyük inişle el ele 
gidecektir; Baba Tanrı’nın kendisi, halkıyla birlik-
te yaşamak üzere yeryüzüne gelecektir.

Bu nedenle, Üçlübirliğin işleyişi, dört büyük 
iniş olarak özetlenebilir: Oğul’un gönderilmesi, 
Ruh’un gönderilmesi, Oğul’un tekrar gönderilme-
si/gelişi ve son olarak Baba’nın gelmesi. İlahi faa-
liyetlerin tüm okları aşağıya doğrudur. Bu son iki 
iniş, Rab’bin Yuhanna’ya verdiği bir dizi görümü 
ayrıntılarıyla anlatan ve Kutsal Kitap’ın son kita-
bı olan Vahiy’de tam olarak anlatılır. Bu görümler 
çok sayıda ve karmaşıktır, sembolizmle doludur; 
ben de şimdi Vahiy 4-5, 19 ve 21’deki üç görüme 
odaklanacağım.

İlk görüm cennette gerçekleşir ve Yuhanna bu-
rada bir taht ve “tahtta oturan biri”sini görür (Vah. 
4:2). Kutsal Kitap’ta “gök” (ya da bazen “gökler”) 
Tanrı’nın ikamet ettiği yerdir ve gökteki taht, üze-



ÜÇLÜBİRLİK

78

rinde oturanın açıkça Baba Tanrı olduğunu göste-
rir. Yuhanna ayrıca dört yaratığın ve yirmi dört ih-
tiyarın –tüm imanlıları temsilen– tahtın etrafında 
Tanrı’ya tapındıklarını görür. Sonra Yuhanna in-
sanların kaderini temsil eden bir tomar görür, ama 
hiç kimse onu açmaya layık değildir (Vah. 5:1-4). 
Yuhanna bol bol ağlar, ama sonra şöyle aktarır:

Tahtın, dört yaratığın ve ihtiyarların orta-
sında, boğazlanmış gibi duran bir Kuzu gör-
düm. Yedi boynuzu, yedi gözü vardı. Bunlar 
Tanrı’nın bütün dünyaya gönderilmiş yedi 
ruhudur. (6. ayet)

Kuzu elbette dünyanın kurtuluşu için boğazla-
nan Oğul İsa’dır ve tomarı açıp içindekileri okuma-
ya layık olan da O’dur. Peki ya “Tanrı’nın … yedi 
ruhu”? Antik dünyada yedi sayısı mükemmelliğin 
simgesiydi ve bu nedenle Kuzu’dan gönderilen 
“yedi ruh” Tanrı’nın mükemmel Ruhu’nu, yani 
imanlılarda ve kilisede ikamet etmek için dünya-
ya gönderilen Kutsal Ruh’u temsil eder. Böylece, 
göksel bir görümde Yuhanna, Tanrı’yı, Oğlu’nu 
(Kuzu) ve Tanrı’nın mükemmel Ruhu’nu (“Tan-



SONDAKİ BAŞLANGIÇ

79

rı’nın yedi ruhu”) tüm imanlı topluluğu onlara ta-
pınırken sembolik biçimde görme ayrıcalığına sa-
hiptir. Bu, Tanrı’nın halkını, yani kiliseyi bekleyen 
geleceğin bir anlık görüntüsüdür. Ancak bu henüz 
her şeyin sonu değildir.

Vahiy 6-18 bölümlerinde, Yuhanna’nın görümü 
onu dünyaya geri döndürür ve burada iyi ile kötü 
arasındaki son mücadeleye eşlik edecek olan acı-
ların korkunç görüntülerini görür. Sonra, önemli 
bir geçişte, büyük bir kalabalığın “Haleluya! … 
Kurtarış, yücelik ve güç Tanrımız’a özgüdür” (Va-
hiy 19:1). Kuzu’nun, yani İsa Mesih’in bir anlam-
da gelini olan kiliseyle evleneceği düğün şöleninin 
duyurusunu duyar (6-9. ayetler). Sonra beyaz bir 
at görür ve binicisini şöyle tarif eder: “Kana batı-
rılmış bir kaftan giymişti. Tanrı’nın Sözü adıyla 
anılır” (13. ayet). Bu Kuzu, Oğul, Mesih İsa’dır 
ve her şeyin başlangıcında olduğu gibi şimdi de 
bir kez daha “Söz” olarak anılmaktadır. Kendisi-
ne karşı olan güçleri yenmek, geliniyle evlenmek 
ve halkının tapınmasını kabul etmek için dünyaya 
geri dönecektir. Ancak Mesih’in dünyaya ikinci kez 
inişi, ne kadar önemli olursa olsun, her şeyin sonu 
değildir.



ÜÇLÜBİRLİK

80

Vahiy 21’de Yuhanna yeni bir gök ve yeni bir 
yeryüzü ve gökten gelen yeni bir Yeruşalim görür. 
Unutmayın ki “gök” (cennet) Tanrı’nın ikamet etti-
ği yerdir ve Tanrı’nın ikamet ettiği yeni Yeruşalim 
aşağı indiğine göre, bu, Baba Tanrı’nın kendisi aşa-
ğı inerken cennetin kendisinin de yeryüzüne indiği 
anlamına gelir. Yuhanna bir ses duyar –bu kez ta-
pınan birinin sesi değil, tahtın kendisinden gelen 
bir ses: Tanrı’nın sesi– ve bu ses şöyle der:

İşte, Tanrı’nın konutu insanların arasında-
dır. Tanrı onların arasında yaşayacak. Onlar 
O’nun halkı olacaklar, Tanrı’nın kendisi de 
onların arasında bulunacak. Onların göz-
lerinden bütün yaşları silecek. Artık ölüm 
olmayacak. Artık ne yas, ne ağlayış, ne de 
ıstırap olacak. Çünkü önceki düzen ortadan 
kalktı. (Vah. 21:3-4)

Tanrı, gerçek Tanrı, cennette oturup insanla-
rın ona giden yolu bulmalarını beklemez. Hayır. 
O bize iner. Oğlu’nu gönderdi. Ruhu’nu gönder-
di. Oğlu’nu tekrar gönderecektir. Ve nihayet, her 
şeyin sonunda, kendisi gelip bizim için yarattığı 



SONDAKİ BAŞLANGIÇ

81

yeryüzünde halkıyla birlikte yaşayacaktır. Üçlübir-
liğin kişileri hem teker teker inmiş hem de insanla-
rı Tanrı’ya getirme işini tamamlamak için inecekle-
rinden, tüm oklar aşağıya doğru işaret etmektedir.

Başlangıç ve son
Yuhanna’nın görümünde daha sonra tahtta oturan 
Baba Tanrı şöyle der:

Tamam! … Alfa ve Omega, başlangıç ve 
son Ben’im. Susayana yaşam suyunun pına-
rından karşılıksız su vereceğim. Galip gelen 
bunları miras alacak. Ben onun Tanrısı ola-
cağım, o da bana oğul olacak.” (Vah. 21:6-7)

“Alfa” ve “Omega” Yunan alfabesinin ilk ve son 
harfleridir, her şeyin başlangıcı ve sonu için uygun 
sembollerdir. Ancak başlangıç ve son yalnızca za-
manlar ya da olaylar değildir. Aksine, Tanrı’nın 
kendisi başlangıç ve sondur. Her şey O’nunla baş-
ladığı gibi, her şey O’nunla sona erer. Ve her şeyin 
sonunda Tanrı, takipçilerine karşılıksız olarak ya-
şam suyu verecek ve onları çocukları olarak adlan-
dıracaktır.



ÜÇLÜBİRLİK

82

Bununla birlikte Hristiyanlığın hikâyesi, insan 
ırkının hikâyesi, her şeyin hikâyesi sona erecektir. 
Tarih –zaman ve mekândaki olaylar– yerini “son-
suzluk” dediğimiz şeye bırakacaktır. Tanrı, Oğlu ve 
Ruhu aracılığıyla, insanları evlat edindiği kızları 
ve oğulları konumuna getirme işini tamamlamış 
olacak. Birlikte, sonsuzluğu tahtta oturana ve Ku-
zu’ya tapınarak geçireceğiz, Kutsal Ruh bunu yap-
mamızı sağlayacak.

Her şeyin sonu yeni bir başlangıç olacak ve bu 
ebedi başlangıcın tam merkezinde de…

Üçlübirlik olacak…



SONDAKİ BAŞLANGIÇ

83

DÜŞÜNÜN veya TARTIŞIN

1.	 Daha önce bu şekilde düşünmediyseniz 
“sondaki başlangıç” kulağa oldukça tuhaf 
gelebilir. Sonun yeni bir başlangıç olduğu 
fikrine tepkileriniz nelerdir?

2.	 Hiç “inişleri” Üçlübirlikteki kişilerin bir-
birini izleyen inişleri olarak düşündünüz 
mü?

3.	 Ezeli başlangıcın tam merkezinde kim 
vardır?

4.	 Bu kitabın son bölümü, bu dünyada 
umut etmek için çok az nedeni olabilecek 
tanıdığınız birini nasıl teselli edebilir?



84

Notlar

Temeller Serisi Önsöz
1.	 Bu diyagram ilk olarak şurada kullanılmış ve 

açıklanmıştır: Michael Reeves, Gospel People: A Call for 
Evangelical Integrity (Wheaton, IL: Crossway, 2022), 20, 
119.

2. Bölüm: Her Şeyin Başlangıcı
1.	 Todd Gilchrist, “Interview: Tom Hiddleston Talks 

‘Avengers’ Humor, Drama, and Where Loki May Go in 
‘Thor 2,’” 2 Mayıs 2012. Fandango.

2.	 George Lucas, Star Wars: Episode IV: A New Hope, 
Lucasfilm, Ltd., 15 Ocak 1976.

3.	 J. R. R. Tolkien, Silmarillion, ed. Christopher Tolkien, 
çev. Berna Akkıyal, 12. Baskı (İstanbul: İthaki Yayınları, 
2007), 47.

3. Bölüm: Başlangıçtan Önce
1.	 Bkz. Augustinus (şakayı bildiren kişi; ancak bu şakayı 

kesinlikle onaylamamıştır!), İtiraflar, çev. Dominik Pamir 
2. Baskı (İstanbul: Kaknüs Yayınları, 2016), 250.

4. Bölüm: Müjde’nin Başlangıcı
1.	 C. S. Lewis, The Lion, the Witch, and the Wardrobe: A 

Story for Children (New York: Collier Books, 1970), 64.

6. Bölüm: Sondaki Başlangıç
1.	 J.R.R. Tolkien, Yüzüklerin Efendisi, çev. Çiğdem Erkal 

İpek, 9. Baskı (İstanbul: Metis Yayınları, 2017), 902.



85

Union

Kiliselerde ve yaşamlarda reform öğretisinin 
devam etmesini destekliyoruz.

Union Yayınları, yeni nesil önderlere, Tanrı 
hakkında daha derin bir bilgiye sahip olmalarını 
sağlayan teoloji ile yatırım yapmaktadır. Kitaplar-
dan ücretsiz çevrimiçi içeriğimize kadar, imanlıları 
ve kiliselerini yenileyecek, dönüştürecek ve büyü-
tecek üst düzey kaynaklar üretmeye kararlıyız.

Her yerdeki insanların Tanrı’yı tanımalarını, 
sevmelerini ve yaptıkları her şeyde O’nu yücelterek 
O’ndan zevk almalarını istiyoruz. Bu nedenle, üc-
retsiz çevrimiçi arşivimiz için yüzlerce ücretsiz ma-
kale, podcast, kitap bölümü ve video içeriği topla-
dık. Ayrıca, İsa’nın gerçekleri, iyiliği ve güzelliğinde 
daha dolu dolu yaşamanıza yardımcı olmak için 
yeni yazılı, sesli ve görüntülü kaynaklar üretiyoruz.

Tanrı’dan zevk almanıza ve Mesih’te büyümeni-
ze yardımcı olacak reform kaynaklara açsanız, uni-
onpublishing.org adresinden bizi ziyaret etmenizi 
çok isteriz.








